
16 b o l e t í n  d e l  m u s e o  d e l  p r a d o  ·  t o m o  x x x v  ·  n ú m e r o  5 3  ·  2 0 1 7  ·  i s s n :  0 2 1 0 - 8 1 4 3 

m a n u e l  p a r a d a  l ó p e z  d e  c o r s e l a s 
y  j e s ú s  r .  f o l g a d o  g a r c í a

Jan van Eyck, Alonso de Cartagena 
y la Fuente de la Gracia

Jan van Eyck, Alonso de Cartagena 
and the Fountain of Grace

para precisar el significado y la cronología de 
la Fuente de la Gracia (fig. 1) conviene abordar las corrien-
tes teológicas que vieron nacer esta obra. Por otro lado, 
trataremos de perfilar las circunstancias del encargo al 
taller de Jan van Eyck y de su recepción en Castilla. 
Hemos planteado recientemente que la Fuente compar-
te los mismos argumentos, imágenes simbólicas y mé-
todo de «contemplación y oración» expresados por 
Alonso de Cartagena en su Defensorium Unitatis Chris­
tianae y en su Apología sobre el salmo Iudica me Deus1. El 
Defensorium, escrito en 1449 a favor de los judeoconver-
sos y dedicado a Juan II de Castilla, es resultado de la 
participación de Cartagena en el Concilio de Basilea 
desde 1434 hasta 1439. El sentir del sínodo se manifies-
ta en la bula de protección a los judíos de Castilla y 
León que el recién nombrado obispo de Burgos obtuvo 
de Eugenio IV en Bolonia en 14362:

La Sacrosanta Iglesia, en nombre de Jesucristo, consiente 
que los judíos establecidos en diferentes partes del mundo 
persistan en su insensibilidad y su ceguera, aun cuando 
ignoran las palabras de los profetas y los arcanos de las 
Sagradas Escrituras, pese a conocerlas; sin embargo, como 
solicitan nuestra protección y nuestro favor en su crítica 
situación, nosotros no nos proponemos denegarles ni la 
benevolencia ni la clemencia de la piedad cristiana, de manera 
que, cuando se vean atraídos por la piedad reconozcan sus 
errores e iluminados por la suprema Gracia, finalmente 
avancen hacia la verdadera luz que es Cristo3.

Con respecto a la Apología, se desconocen su fecha 
de composición y su destinatario, aunque la hipó-
tesis más aceptada propone que se escribió a partir 
de 14424. En suma, desde su participación en Basilea 
hasta en torno a 1442, Cartagena había madurado las 
mismas ideas que se plasman en la Fuente, obra que 
también refleja la condena a los husitas en el Concilio 
de Constanza, en concreto en la bula Inter cunctas (de 
22 de febrero de 1418)5 y el decreto sobre la comunión 
bajo la especie de pan del Concilio de Ferrara-Floren-
cia (1439)6.

la teología sacramental en la 
fuente de la gracia
Es difícilmente comprensible la iconografía de la obra 
si se desconocen las controversias teológicas que sur-
caban la cristiandad durante la primera mitad del si-
glo xv y que se extenderán a la siguiente centuria con 
el cisma luterano. Ya hemos citado la influencia del 
movimiento husita plasmado en el cuadro. Juan Hus, 
teólogo bohemio que recogió las tesis del profesor de 
Oxford Juan Wiclef, puso en cuestión la concepción 
tradicional de la Eucaristía7. Si Wiclef cuestionaba la 
propia esencia del rito, Hus invitaba a la comunión fre-
cuente y bajo las especies de pan y vino. La citada bula 
Inter cunctas, en pro de la ortodoxia, condenó las pro-
posiciones de ambos pensadores: 

0705_016-031#.indd   16 19/12/18   14:50



17

1.  Taller de Jan van Eyck, La fuente de la Gracia, h. 1440-50.
Óleo sobre tabla, 181 x 119 cm. Madrid, Museo Nacional del Prado (P‑1511)

0705_016-031#2.indd   17 20/12/18   8:44



18 b o l e t í n  d e l  m u s e o  d e l  p r a d o  ·  t o m o  x x x v  ·  n ú m e r o  5 3  ·  2 0 1 7  ·  i s s n :  0 2 1 0 - 8 1 4 3 

Ha de ser conservada la costumbre de dar la comunión a 
los laicos bajo la sola especie de pan; costumbre observada 
por la Iglesia universal, y aprobada por el sagrado Concilio 
de Constanza, de tal modo que no es lícito reprobarla o 
cambiarla arbitrariamente sin autorización de la Iglesia. Y 
que los que pertinazmente dicen lo contrario, han de ser 
rechazados y castigados como herejes o que saben a herejía8.

Junto a esta especificación, el mismo documento pon-
tificio, promulgado bajo el pontificado de Martín V, 
desarrolla la doctrina sobre el resto de sacramentos. 
La condena realizada en el Concilio de Constanza no 
fue suficiente para acallar el movimiento que Wiclef y 
Hus habían generado. Los husitas siguieron poniendo 
en cuestión toda la doctrina tradicional sobre los sa-
cramentos, por lo que el Concilio de Florencia, en el 
Decreto para los armenios9, intentó solventar definiti-
vamente el problema10. Este documento desarrolló la 
materia y la forma de cada uno de los sacramentos, que 
magisterialmente se definieron como siete. En lo refe-
rente al sacramento eucarístico11 se incide en lo dicho 
en Constanza al afirmar que «en virtud de las mismas 
palabras, se convierte la sustancia del pan en el cuerpo y 
la sustancia del vino en la sangre de Cristo; de modo, sin 
embargo, que todo Cristo se contiene bajo la especie 
de pan y todo bajo la especie de vino»12.

Los citados textos conciliares ayudan a comprender 
la intencionalidad del autor de la Fuente pues, a diferen-
cia del Políptico del Cordero Místico, quiere mostrar la 
doctrina emanada en Constanza sobre la comunión a 
los laicos a través del pan, donde está presente la tota-
lidad de Cristo, que recorrerá toda la época y que cul-
minará con el decreto del concilio florentino. Con el 
programa iconográfico se quería afianzar esta doctrina 
católica entre aquellos que la contemplaban y que po-
dían estar influenciados por las doctrinas husitas. 
Como expresa la Fuente, la Gracia llegaba completa-
mente con la comunión del cuerpo de Cristo. Las con-
troversias sacramentales estaban presentes en los 
pintores de la época. No solo se pueden contemplar en 
Jan van Eyck y su taller sino también en el Tríptico de los 
Siete Sacramentos de Rogier van der Weyden (1440-45), 
buen paralelo cronológico para nuestra obra.

alonso de cartagena y su red internacional
Si bien el programa iconográfico de la Fuente denuncia 
una dependencia de la obra de Cartagena, necesitamos 
reunir datos históricos para perfilar las circunstancias 

del encargo, su llegada a Castilla y su ubicación definitiva 
en el monasterio jerónimo del Parral. La carrera inter-
nacional de Alonso de Cartagena se inicia en su etapa 
como deán de Santiago (1415) y Segovia (1418), con una 
misión diplomática en Portugal como embajador de Juan 
II de Castilla entre 1421 y 1426 para negociar un tratado 
estable de paz entre ambas potencias13. En la corte lusa 
gozó de gran prestigio por su erudición y por su tratado 
Memoriale virtutum en respuesta a las cuestiones plan-
teadas por el príncipe Duarte, fama que se mantuvo viva 
años después, cuando en la Crónica da tomada de Ceuta 
—escrita hacia 1450— se recuerda a «huum adayam de 
Samtiago que era muy grande doutor» (un deán de Santiago 
que era un gran doctor)14. Tras dicha embajada, Cartage-
na regresó a la corte castellana, cuyo canciller mayor era 
su padre el judeoconverso Pablo de Santa María, obispo 
de Cartagena y de Burgos. Ambos fueron partidarios de 
Juan II durante sus disputas con los infantes de Aragón. 
Alonso de Cartagena se mantuvo junto al rey durante 
todo el conflicto y según la Crónica de Juan II juró fideli-
dad al monarca el 5 de mayo de 1429 en Palencia15. 

A la llegada de la embajada de Felipe el Bueno a Por-
tugal en diciembre de 1428 —en la que participó Jan van 
Eyck— para negociar su matrimonio con la infanta Isa-
bel, sin duda el nombre de Alonso de Cartagena circu-
laba en las cancillerías portuguesa y borgoñona como 
contacto clave. Además de negociar en la corte lusa, los 
borgoñones tenían asuntos que resolver en Castilla y en 
el reino nazarí de Granada, desde el 12 de febrero hasta 
finales de mayo de 142916. El informe del viaje única-
mente registra su paso por Santiago de Compostela y 
sus visitas al duque de Arjona, al rey de Castilla y al 
rey de Granada. Jan van Eyck pudo conocer en Santia-
go, o con mayor probabilidad en la corte castellana, a 
Alonso de Cartagena y a Pablo de Santa María. Deque-
ker sugiere un encuentro entre don Alonso —quien en 
este periodo no se separaba de la corte— y Jan van Eyck 
en Burgos en 142817. Tal sugerencia es matizable, puesto 
que la entrevista de la embajada borgoñona con Juan II 
de Castilla tuvo lugar aproximadamente entre el 10 
y el 13 de abril de 1429 en Madrid o Ávila18. Esta última 
hipótesis se confirma debido a que la cancillería de 
Juan II expidió una carta en Ávila el 13 de abril para le
vantar el embargo comercial entre Castilla y el condado 
de Flandes con motivo de la Guerra de los Cien Años19. 
Por su parte, Felipe el Bueno había retirado dicho blo-
queo y concedido privilegios a la nación española de 

0705_016-031#.indd   18 19/12/18   14:50



19m a n u e l  p a r a d a  y  j e s ú s  r .  f o l g a d o .  j a n  v a n  e y c k ,  a l o n s o  d e  c a r t a g e n a  y  l a  f u e n t e  d e  l a  g r a c i a

mercaderes en Brujas según documentos datados el 11 de 
octubre de 142820, pocos días antes de la salida de los 
embajadores desde La Esclusa con destino a Portugal. La 
visita al duque de Arjona, con quien según la Crónica 
del halconero tenía «hermandad de armas el duque de Bor-
goña», se explica asimismo por la existencia de intereses 
comerciales, pues don Fadrique Enríquez controlaba los 
puertos gallegos base del gran comercio atlántico21. 

De semejantes coincidencias solo se puede concluir 
que uno de los objetivos de la embajada de Felipe el 
Bueno —además de la alianza con Portugal— era la re-
activación y puesta al día de sus relaciones comerciales 
con Castilla. Por otro lado, con la caída en desgracia del 
duque de Arjona y su muerte en marzo de 1429 preso en 
el castillo de Peñafiel, ya no había discusión posible en la 
corte castellana sobre el control de las costas del norte 
peninsular. Pese a todo ello, el encuentro entre van Eyck 
y los Cartagena es hipotético, aunque es probable que, 
como miembros preeminentes de la corte castellana 
estuvieran informados de la fama del pintor y ayuda de 
cámara de Felipe el Bueno. En cualquier caso, Alon-
so de Cartagena fue un testigo de primera línea de las 
gestiones para reabrir el comercio estable con Flandes. 

Pablo de Santa María se interesó por cuestiones fi-
nancieras en sus comentarios a las Apostillas a la Biblia 
de Nicolás de Lira22. Asimismo, antes de su conversión, 
había estado en Londres como «delegado de la judería 
de Burgos, para tratar sus asuntos comerciales, que los 
tenía cuantiosos en Inglaterra, Países Bajos y Norman-
día, en el ramo de paños, sedas y lienzos, a cambio de 
lanas que contrataba en toda Castilla»23. Su hijo Alonso 
de Cartagena también mostró intereses semejantes, 
canalizados a través de la navegación y el comercio. Los 
refleja en su Doctrinal de caballeros, donde incluye capí-
tulos como «Cuáles son los mejores navíos para guerrear 
y cómo deben ser aparejados» y «Cómo los navíos deben 
ser guisados de hombres y de armas y de viandas»24. En 
De preeminentia (1434) defendió a Castilla —y ganó el 
debate— argumentando —entre otras tesis— su supe-
rioridad naval y la de sus productos con respecto a los 
de Inglaterra25.

¿Quiénes fueron los primeros beneficiados del acer-
camiento entre Borgoña y Castilla? Burgos —caput Cas­
tellae— y sus instituciones, centro de operaciones del 
comercio castellano con el norte de Europa, estaban 
controlados de facto por los Santa María, de manera 
directa o a través de sus parientes los Cartagena, los 

Alonso de Burgos y los Rodríguez de Maluenda26. En 
las actas del ayuntamiento de Burgos se recoge la pre-
sencia, en la reunión del 3 de marzo de 1429, del obispo 
Pablo de Santa María, en la que su hermano Alvar Gar-
cía de Santa María —regidor de la ciudad— propuso 
que la institución agradeciese al prelado su mediación 
y consejo para el suministro de carne27. Sus sobrinos 
—por tanto primos de Alonso de Cartagena— son co-
misionados por el ayuntamiento para diversas cuestio-
nes28. En efecto, en el concejo había una excelente 
representación del grupo de poder en torno a Alonso 
de Cartagena desde 1416 hasta 145529. Su primo Gonza-
lo Alonso de Burgos era uno de los comerciantes más 
destacados de la ciudad desde 1433 hasta 145030. A través 
del testamento de su viuda de 1458 se sabe que había 
formado una compañía comercial con sus hijos Diego 
y Lope activa en Flandes, Nantes y La Rochela, negocio 
familiar que continuaron dichos vástagos, quienes en 
1460 enviaron a Flandes un cargamento de lana por 
valor de 50.753 maravedíes31. 

Resulta sintomático que la carta de Juan II para le-
vantar el bloqueo o embargo comercial entre Castilla 
y Flandes esté dirigida particularmente a los mercade-
res y al concejo de Burgos, en cuyas actas se conserva 
la única copia conocida del documento. La carta fue 
transcrita por Luciano Serrano, pero sin incluir cómo 
se contextualiza en las actas del ayuntamiento de Bur-
gos. En ellas leemos:

Concejo en la torre de la puente de Santa María. Jueves 21 de 
abril [1429]. 

	 Alcaldes Guytabre et Sancho Martínez et Ruy Fernández 
de Mata […] regidores Pedro Sánchez de Frías et Pedro 
Gómez el Rico et Gonzalo Rodríguez de Maluenda. 
	 Del concejo Sancho García el Rico, Juan Álvarez, Antón 
Rodríguez de Avilés escribano, Ruy Gómez de Villa Fría, 
Juan Alonso de Sahagún, Ferrán Álvarez de Hinojal, Martín 
García de Torquemada. 
	 En dicho concejo fue mostrada una carta de nuestro 
señor el Rey de desembargo para pasar en el condado de 
Flandes e traer mercaderías e levar al dicho condado, de la 
cual dicha carta su tenor es este que se sigue […]32. 

La carta, expedida en Ávila el 13 de abril, llegó a Burgos 
antes del 21 de dicho mes, cuando se celebró concejo 
para tratar su acatamiento. El concejo aceptó el man-
dato regio y aplicó su contenido, ordenando pregonar 
la orden de desembargo y el restablecimiento del co-
mercio con Flandes. Gonzalo Rodríguez de Maluenda, 

0705_016-031#.indd   19 19/12/18   14:50



20 b o l e t í n  d e l  m u s e o  d e l  p r a d o  ·  t o m o  x x x v  ·  n ú m e r o  5 3  ·  2 0 1 7  ·  i s s n :  0 2 1 0 - 8 1 4 3 

quien vemos que tomó parte en la reunión, asistió a 
otro concejo ese mismo día en la capilla de San Juan 
Bautista de la catedral de Burgos33. Es evidente que esta 
extensa familia contó desde el primer momento con 
información privilegiada para beneficiarse del acerca-
miento a Borgoña. Del matrimonio de María Núñez 
—tía de Alonso de Cartagena— y Juan Garcés de Ma-
luenda nacieron varios hijos, entre los cuales encontra-
mos al citado regidor Gonzalo Rodríguez de Maluenda, 
al canónigo Alfonso Rodríguez de Maluenda —procu-
rador de Alonso de Cartagena en Burgos para recibir su 
nombramiento como obispo en 1435—, al regidor Alvar 
Rodríguez de Maluenda, al mercader Juan Garcés de 
Maluenda, al canónigo del mismo nombre, así como a 
fray Gonzalo de Maluenda —prior del monasterio je-
rónimo de San Juan de Ortega34—. Todos estos primos 
de Alonso de Cartagena participaron desde las institu-
ciones y el comercio en favor del clan familiar presidido 
por el obispo de Burgos35.

Conocemos el inventario del regidor Gonzalo Rodrí-
guez de Maluenda redactado en 1438, en el que se inclu-
yen «tres mantas azules al uso de Flandes» y otros textiles 
de dicha procedencia, mientras que su sobrino el merca-
der Diego Alonso de Burgos tenía en 1479 otro rico ajuar 
de telas flamencas36. La catedral burgalesa no solo era el 
lugar donde esporádicamente se reunía el concejo, era 
también la sede oficial de la universidad de mercaderes 
de Burgos, fundada en 1433 o bien en 1447‑55; en estas 
circunstancias en 1453 es cónsul el mismo Diego Alonso 
de Burgos37. En definitiva, la familia de Alonso de Carta-
gena era la que mayor influencia tenía en Castilla en lo 
relativo al comercio con Flandes en torno a 1430-50, 
tanto en su regulación desde la corte castellana y la apli-
cación de medidas desde el concejo de Burgos como en 
el ejercicio de la profesión mercantil. Uno de los primos 
de Alonso de Cartagena pudo encargarse de supervisar 
la elaboración de la Fuente en Brujas y de su transporte a 
Castilla. Los Maluenda perpetuaron su actividad en Flan-
des; ejemplo de ello es Diego Pérez de Malvenda, cónsul 
de la nación española en Brujas desde 149838.

alonso de cartagena entre basilea, 
florencia, alemania y flandes
Las vinculaciones de Alonso de Cartagena con el ámbi-
to flamenco se refuerzan durante el Concilio de Basilea, 
donde coincidió desde 1434 hasta 1439 con la delegación 
borgoñona, que salió a recibir amistosamente a la mi-

sión castellana39. En el concilio se manifestaron las ten-
siones entre las distintas potencias relacionadas con la 
Guerra de los Cien Años, el paulatino desapego de Bor-
goña hacia Inglaterra, su acercamiento a Castilla y la 
clara hostilidad mutua entre estas dos últimas. Asimis-
mo, tanto a Castilla como a Borgoña les interesaba mos-
trar un comportamiento ambiguo ante Francia, maniobra 
orquestada por Álvaro de Luna y el canciller Rolin para 
favorecer la autonomía y los intereses comerciales de 
sus señores, en paralelo a lo pactado en el Tratado 
de Arrás (1435)40. En cuestiones religiosas, Borgoña y 
Castilla apoyaban a Francia —particularmente en su 
defensa de Eugenio IV— mientras que en asuntos eco-
nómicos primó una ambigüedad interesada. En el con-
cilio las tensiones internacionales se manifestaron a 
través de la cuestión de la precedencia. Como vimos, 
Castilla logró anteponerse a Inglaterra gracias al discur-
so De preeminentia de Alonso de Cartagena (de 14 de 
septiembre de 1434); Borgoña consiguió lo propio fren-
te al ducado de Bretaña, de modo que Felipe el Bueno 
fue reconocido como el primero de todos los duques de 
la cristiandad41. El orden de prelación se refleja en el 
grupo católico de la Fuente. Entre los eclesiásticos se 
sitúan el papa, un cardenal, un obispo y un abad acom-
pañado de un clérigo o doctor. Entre los seglares, el 
emperador, un rey —posiblemente el de Francia, pupi-
la de la Iglesia—, el duque de Borgoña —primer duque 
de la cristiandad— vestido de negro y acompañado qui-
zás por Guillermo III (1375-1435) —duque de Baviera-​
Múnich, probable miembro de la orden del Bastón 
Nudoso por sus relaciones familiares, protector del Con-
cilio de Basilea, aliado del emperador Segismundo con-
tra los husitas y candidato al trono imperial— tras quien 
se sitúa posiblemente Guillermo de Hochberg (1406-
1482) —nuevo protector del concilio a partir de 1432—. 
De cualquier manera, el discurso sería igualmente válido 
si se tratase de personajes genéricos y no de retratos.

El acervo cultural de Alonso de Cartagena, además 
de su relación con Leonardo Bruni y Eneas Silvio Pic-
colomini —futuro Pío II—, se enriqueció a través de 
sus viajes vinculados con la política internacional en 
torno al concilio, que discutía como cuestión central la 
unidad de la Iglesia. Dichos periplos llevaron a Carta-
gena a Italia, Alemania y Flandes. Don Alonso salió de 
Basilea junto con su hermano Gonzalo García de Santa 
María —obispo de Plasencia— el 17 de marzo de 1435 
para una visita breve a la curia de Eugenio IV, que se 

0705_016-031#.indd   20 19/12/18   14:50



21m a n u e l  p a r a d a  y  j e s ú s  r .  f o l g a d o .  j a n  v a n  e y c k ,  a l o n s o  d e  c a r t a g e n a  y  l a  f u e n t e  d e  l a  g r a c i a

encontraba en Florencia. Allí recibió el nombramiento 
como obispo de Burgos el 6 de julio de 1435, para lo cual 
había obtenido el día anterior licencia para suceder a su 
padre en el cargo, a quien se concedía a cambio el arzo-
bispado de Filipo en Macedonia42. Resumiremos el pa-
norama cultural del momento en Florencia recordando 
que la cúpula de Santa Maria del Fiore, obra de Brune-
lleschi, estaba prácticamente terminada; el mismo Eu-
genio IV consagró la catedral el 25 de marzo de 1436.

Cartagena visitó la corte imperial entre 1438 y 143943. 
El objeto de su viaje era pedir el apoyo de Alberto II a 
Eugenio IV frente a los conciliaristas en la turbulenta 
fase final del Concilio de Basilea y promover la sustitu-
ción de este sínodo por el de Ferrara-Florencia, promo-
vido por el papa como solución al cisma. Por otro lado, 
Cartagena representó a la Iglesia para mediar en el 
conflicto entre Alberto II y Vladislao III Jagellón, rey 
de Polonia. La delegación castellana saludó al empera-
dor desde Basilea en carta fechada el 27 de abril de 1438. 
En verano, Cartagena fue a Núremberg para dirigirse a 
Bohemia, pues la corte estaba en Praga. Pide informes 
y se le aconseja que recorra el Danubio hasta Linz. Es-
cribe desde Eguenburcht al emperador el 27 de sep-
tiembre para que le indique el camino más seguro y se 
dirige a Viena. Envía una segunda carta el 4 de octubre 
en la que copia la anterior y ruega consejo de nuevo. 
Pronto obtiene respuesta a su primera carta y se le in-
dica que se dirija a Laa, donde encontrará gente del 
emperador preparada para escoltarle hasta Silesia. La 
entrevista con Alberto II tiene lugar en Breslau los días 
20 y 21 de noviembre de 1438, donde se informa al obis-
po de Burgos sobre la preparación de la dieta de Núr-
emberg y el Concilio de Ferrara-Florencia. En Breslau, 
Cartagena coincide el 22 de diciembre con Pedro Tafur, 
quien deja elogiosos comentarios sobre el prelado: «Era 
noble hombre e discreto, e gran letrado, e llevaba buen 
estado e era bien ataviado»; ambos coinciden asimismo 
con la embajada borgoñona enviada a Alberto II44. El 
emperador y el rey de Polonia firmaron un acuerdo de 
paz el 10 de febrero de 1439 en Namslau, que publicaron 
el 14 de mayo. El mismo día, Alonso de Cartagena y el 
obispo de Senj informan por carta al papa45. Desde 
Namslau Cartagena es escoltado en fecha indetermina-
da por mil caballeros hasta Maguncia, trayecto en el que 
incluso sufrió un atentado perpetrado por los husitas  
según De actibus. No está claro si permanece allí o en 
Estrasburgo, o si bien le da tiempo a llegar a Basilea, 

puesto que antes de la sesión 34 (celebrada el 25 de junio 
de 1439), en la que se iba a deponer a Eugenio IV, la 
delegación castellana abandona el concilio y se dirige a 
Estrasburgo, desde donde escribe una carta al rey de 
Francia el 29 de julio46. Cartagena llega a Castilla a fina-
les de diciembre siguiendo el Rin, atravesando Flandes 
y tomando la ruta marítima47.

Entre los representantes de Borgoña en el Concilio 
de Basilea se encontraba Pierre de Vauldrey48. Este es-
cudero y copero de Felipe el Bueno había participado 
en la embajada a Portugal de 1428-29, aunque no en el 
recorrido por Castilla y Granada; fue a quien se le en-
cargó llevar a su señor el 12 de febrero de 1429, por vía 
marítima, las condiciones del matrimonio pactadas con 
Juan I y el retrato de la infanta Isabel pintado por Jan 
van Eyck. El mismo personaje llegó a Sintra con la res-
puesta del duque el 4 de junio de 142949. Por tanto, 
Alonso de Cartagena conoció —en Basilea— al menos 
a una persona que apreció de primera mano la calidad 
del trabajo de Jan van Eyck; y no solo eso, ya que tal 
persona era precisamente el mensajero que se encargó 
del transporte y la custodia de una pintura de vital im-
portancia, puesta a su cuidado durante el desplazamien-
to marítimo desde la Península Ibérica hasta Flandes.

Al Concilio de Basilea acudió otro personaje clave 
a finales de 1437: Diego de Valera, caballero, cronista y 
diplomático50. El 7 de enero de 1438 los embajadores 
castellanos en Basilea lo enviaron a Felipe el Bueno para 
solicitar un salvoconducto ante la eventualidad de tener 
que atravesar Borgoña y Flandes de regreso a Castilla51. 
Sabemos por referencia autobiográfica que Valera pre-
senció la coronación de Alberto como rey de romanos 
en Praga el 29 de junio de 1438. Valera escribió una 
abundante obra y vivió hasta el reinado de los Reyes 
Católicos52. En varios de sus tratados cita con gran res-
peto al «reverendo doctor don Alonso de Cartagena, 
obispo de Burgos» y emplea su información, particular-
mente la contenida en el Tratado de las sesiones. También 
recibió una notable influencia de la obra de don Alonso 
Defensa de virtuosas mujeres, lo cual demuestra que Vale-
ra leyó obras de Cartagena entre 1430 y 1434, cuando 
era doncel en la corte de Juan II53. En su crónica Vale­
riana también muestra una fuerte dependencia de las 
obras históricas del prelado54. 

Según la Crónica de Juan II, en 1440 —aunque es más 
posible que se tratase del año siguiente— acudió a la 
corte del rey castellano Xateobelin (Château-Belin), 

0705_016-031#.indd   21 19/12/18   14:50



22 b o l e t í n  d e l  m u s e o  d e l  p r a d o  ·  t o m o  x x x v  ·  n ú m e r o  5 3  ·  2 0 1 7  ·  i s s n :  0 2 1 0 - 8 1 4 3 

faraute del duque de Borgoña, para pregonar un paso 
de armas convocado por el conde de Charny. En el acto 
estuvieron presentes el rey y el príncipe Enrique, entre 
otros. En 1441 Valera tenía que partir en misión diplo-
mática a Inglaterra, Borgoña y Dinamarca por orden de 
Juan II y le pidió licencia para participar en dicho tor-
neo, conocido como Pas de l ’Arbre Charlemagne, que 
se celebró a las afueras de Dijon entre julio y agosto 
de 144355. Allí, Valera destacó no como justador, sino 
como gran caballero y cortesano a todos agradable, se-
gún testimonia Olivier de La Marche. Incluso pasó a la 
posteridad a través del poema Chanson du Pas de Mar­
sannay56. El paso de armas había sido convocado por 
Pierre de Bauffremont, conde de Charny y caballero de 
primera generación de la orden del Toisón de Oro, 
quien había representado en 1434 a Felipe el Bueno 
como padrino de bautizo del hijo de Jan van Eyck57. 
Valera recibió como recompensa del duque de Borgoña 
50 marcos de plata en doce tazas y dos salvillas, como 
recoge la Crónica de Juan II58. 

La obra de Valera gozó de éxito internacional, con-
cretamente en Borgoña, donde Hugue de Salve —Gon-
zalo de Vargas, preboste de Fourne, siciliano súbdito 
del rey aragonés— tradujo al francés medio entre 1454 
y 1459 el Espejo de verdadera nobleza como Traité de 
noblesse y se lo dedicó a Felipe el Bueno59. Valera se for-
jó así fama de caballero, cortesano y persona docta en 
opinión de borgoñones y alemanes60. A principios 
de 1444 está de regreso en Castilla, visita al rey en Torde
sillas y este le ordena ir al encuentro de Álvaro de Luna 
en Escalona. Después va a Cuenca y desde allí a Palencia, 
para salir de nuevo con destino a Francia con la misión 
de negociar un intento de matrimonio de Juan II con la 
hija del rey, tentativa que boicoteó Álvaro de Luna en 
favor del enlace con Isabel de Portugal.

Los datos apenas expuestos permiten ver que Alon-
so de Cartagena tuvo estrecho contacto con personas 
relacionadas con Jan van Eyck y su entorno en varias 
ocasiones, e incluso no sería descartable que llegara a 
conocer al propio artista, al menos en su viaje ibérico 
de 1429. Además, Cartagena visitó Flandes a su regreso 
a Castilla desde el Concilio de Basilea en 1439-40. 
Como hipótesis planteamos que el prelado pudo realizar 
en este momento el encargo de la Fuente, cuyo proceso 
creativo tal vez supervisaron en Flandes sus familiares 
los Maluenda y Diego de Valera, quienes pudieron lle-
varlo a Castilla hacia 1443.

burgos al regreso de basilea:  
alonso de cartagena y juan de colonia
Los Santa María y los Maluenda eligieron el convento 
dominico de San Pablo de Burgos desde 1413 como lugar 
privilegiado de enterramiento e intentaron poseer dicho 
derecho en exclusiva hasta finales de siglo61. Además de 
ello, Pablo de Santa María y Alonso de Cartagena lleva-
ron a cabo un intenso mecenazgo en el monasterio de 
San Juan de Ortega. El primero entregó el maltrecho 
cenobio agustino a la orden jerónima en 1430, mientras 
que el segundo amplió su iglesia. Como vimos, el mo-
nasterio se puso bajo el control de la familia, pues su 
prior fue fray Gonzalo de Maluenda, primo de Cartage-
na. Su protección determinó la rápida concesión de 
privilegios por parte de Juan II y Enrique IV. También 
el primer conde de Haro protegió el cenobio, pues fi-
nanció el baldaquino del sepulcro del titular en 1464. 

En las obras de San Pablo de Burgos trabajó para 
Pablo de Santa María el lapicida Juan Fernández de ​ 
Ampuero, que pudo ser padre de la esposa de Juan de 
Colonia y de Pedro Fernández de Ampuero, empleado 
por Alonso de Cartagena en San Juan de Ortega62. El 
hecho de que Juan Fernández de Ampuero consiguie-
se sepultura en San Pablo, lugar que tan celosamente 
protegían los Cartagena, denota que era apreciado por 
la familia y que disfrutaba de una posición acomodada. 
Asimismo, las innovadoras tracerías flamígeras de la tri-
buna del coro de San Juan de Ortega —aunque resuel-
tas de modo tosco— invitan a pensar que un arquitecto 
foráneo suministró modelos que Ampuero adaptó a la 
tradición local. Juan de Colonia está documentado en 
Burgos como cofrade en 1442 y trabajando en las flechas 
de la catedral en 144963. Aún se debate su contribución a 
la capilla de la Visitación (1440-42) y a la primera fase de 
ejecución de las flechas de la catedral (iniciadas en 1442). 
Pese a ello, es evidente que Alonso de Cartagena pro-
movió la renovación arquitectónica del templo a partir 
de su experiencia internacional y estimuló la llegada de 
obras y artistas foráneos, como por otra parte sostiene la 

2. 	�Detalle de la estructura 
arquitectónica central de 
La fuente de la Gracia, sobre 
la que se añadió la flecha 
principal

3. Detalle de la reflectografía 
infrarroja con el diseño 
original de tracería calada 
en la flecha central de 
La fuente de la Gracia

0705_016-031#.indd   22 19/12/18   14:50



23m a n u e l  p a r a d a  y  j e s ú s  r .  f o l g a d o .  j a n  v a n  e y c k ,  a l o n s o  d e  c a r t a g e n a  y  l a  f u e n t e  d e  l a  g r a c i a

tradición local. En sus primeros años en Burgos, la pre-
sencia de Juan de Colonia no se refleja en los documen-
tos tal vez porque no gozaba del estatus legal necesario 
para contratar obras directamente. Tanto su llegada a 
Burgos como su alianza con los Ampuero pudieron estar 
relacionadas con la protección que le brindó Cartagena. 
Juan de Colonia pudo suministrar los elementos más 
innovadores que se reflejan en el trabajo de sus colegas 
castellanos desde al menos 1442 y, una vez estabilizada 
su situación en Burgos, firmar como maestro y dirigir 
obras a partir de 1449.

La Fuente de la Gracia, al igual que la capilla de la Vi-
sitación y las flechas catedralicias, emplea elementos 
innovadores que conoce a raíz del viaje de Alonso de 
Cartagena a Basilea, Alemania y Borgoña. A este res-
pecto, el elemento más significativo en la pintura es la 
flecha de la torre central (fig. 2), que se añadió a lo largo 
del proceso creativo64 y cuyo dibujo subyacente revela 
que se concibió con tracería calada tanto al exterior  
—con tetralóbulos y vejigas— como en los arcos interio-

res (fig. 3), similares a los arbotantes internos calados de 
la torre de la catedral de Ulm (fig. 4). El interés por las 
flechas caladas se refleja también en la del tabernáculo 
situado sobre la fuente, diseño que se respetó en la fase 
final del cuadro (fig. 5). Por otro lado, Juan de Colonia 
pudo participar en 1464 en el baldaquino del sepulcro de 
San Juan de Ortega comisionado por Pedro Fernández 
de Velasco, primer conde de Haro y amigo íntimo de 
Alonso de Cartagena65. El baldaquino muestra solucio-
nes similares a las de la Fuente, como tracerías caladas, pi-
lares en esquina y pináculos rematados en pomas (fig. 6). 

Por otro lado, se ha propuesto que el obispo efigia-
do en la Fuente representa a Cartagena (fig. 7), aunque 
no se ha establecido una comparación con otros retra-
tos conocidos del personaje66. La hipótesis se refuerza 
si se compara con la figura yacente de su sepulcro en la 
capilla de la Visitación de la catedral de Burgos. Un 
examen atento permite aseverar que en ambas obras 
coinciden los rasgos de ambos retratos: mirada pene-
trante, líneas del perfil, potente nariz con fosas amplias 

0705_016-031#2.indd   23 20/12/18   8:45



24 b o l e t í n  d e l  m u s e o  d e l  p r a d o  ·  t o m o  x x x v  ·  n ú m e r o  5 3  ·  2 0 1 7  ·  i s s n :  0 2 1 0 - 8 1 4 3 

y largas, papada y pliegues de la piel (fig. 8). La tumba 
ya estaba «esculpida y fabricada» según el documento 
fundacional de la capilla (de 7 de noviembre de 1449) y 
el testamento de Cartagena (de 6 de julio de 1453)67, 
aunque la historiografía discute si la escultura yacente 
pertenece a dicho momento o si bien es una reforma o 
adición atribuida a Gil de Siloé y realizada hacia 147068. 
En cualquier caso, se acepta que sea un retrato fisionó-
mico del difunto y que al menos parte de la obra estuvo 
dirigida por Juan de Colonia o por un maestro foráneo.

En definitiva, la Fuente de la Gracia se basa en el 
Defensorium y la Apología de Alonso de Cartagena, in-
cluye un retrato suyo y refleja sus preocupaciones 
teológicas, políticas y arquitectónicas en torno al 
Concilio de Basilea. Cartagena, una vez nombrado 
obispo de Burgos (1435) y en la cima de su carrera tras 
el concilio, pudo haber concebido durante su viaje de 
regreso (1439‑40) una gran obra pictórica flamenca y 
la renovación arquitectónica de su nueva sede. La in-
fluencia alemana se dejó sentir en la Fuente de la Gracia, 
sea por las similitudes con arquitecturas como las de 
Juan de Colonia, sea por la plausible participación de 
un pintor renano en los ángeles músicos. A esta cola-

boración flamenco-renana en el seno del taller eyckiano 
habría que añadir el influjo —ya señalado por la histo-
riografía desde Pächt a Pereda— de la Biblia de Alba, 
obra de eruditos hebreos y miniaturistas toledanos 
conocedores de la miniatura italiana del Trecento. Es 
probable que Cartagena suministrase al taller de Van 
Eyck un modelo general para la pintura a partir de su 
experiencia hispana y germánica; en el proceso crea-
tivo, la adición de la flecha central y los profetas resul-
taría fundamental para los intereses que el obispo 
burgalés materializaba en torno a 1442 en su catedral 
y en sus escritos.

alonso de cartagena, los jerónimos 
y el parral
Ya hemos señalado los vínculos personales y familiares 
de Cartagena con el refundado monasterio jeróni-
mo de San Juan de Ortega. Las relaciones del prelado 
con dicha orden no se detienen aquí. Pocas veces se 
destaca que las únicas obras impresas de Alonso de 
Cartagena en el siglo xv fueron el Oracional, la Apología 
y la Glosa a san Juan Crisóstomo69. Cartagena no llegó a 
conocer la imprenta, donó sus obras manuscritas —y 

0705_016-031#.indd   24 19/12/18   14:50



25m a n u e l  p a r a d a  y  j e s ú s  r .  f o l g a d o .  j a n  v a n  e y c k ,  a l o n s o  d e  c a r t a g e n a  y  l a  f u e n t e  d e  l a  g r a c i a

7.	 Detalle del obispo de 
La fuente de la Gracia, quizás 
Alonso de Cartagena 

8. Anónimo, detalle del 
sepulcro de Alonso de 
Cartagena, antes de 1449 
o hacia 1470. Catedral 
de Burgos, capilla de 
la Visitación

sin firmar— a su capilla funeraria y ordenó que se res-
petara el anonimato de sus trabajos. Por fortuna, esta 
última petición fue desestimada, y en 1487 se llevó a 
cabo en Murcia la impresión de los tres trabajos cita-
dos. El responsable de esta pequeña antología fue 
Diego Rodríguez de Almela, canónigo de la catedral 
de Murcia y antiguo criado de don Alonso a cuyo ser-
vicio entró en el palacio episcopal de Burgos hacia 
1440, con apenas 14 años. Exploró con avidez la bi-
blioteca del prelado, a quien sirvió hasta su muerte, 
acaecida tras la peregrinación a Santiago en 145670. Es 
importante hacer notar que, en esta edición de 1487, 
a las tres obras de Cartagena, Almela añade dos traba-
jos que dice haber iniciado con 26 años a petición del 
prelado, dado que este no podía ocuparse de semejan-
te labor debido a sus obligaciones. Esta pareja de obras 
son Valerio de las historias escolásticas y de España y Com­
pilación de las batallas campales71. El prólogo de la Compi­
lación, revela que al cargo de la edición de estos trabajos 
de Cartagena y Almela está fray Juan Ortega de Ma-
luenda, obispo de Coria y protector de Almela tras 
la muerte de su anterior sostén, Juan Manrique, pro-
tonotario apostólico y arcediano de Valpuesta. Ambos 
personajes formaban parte del cabildo burgalés 
durante el pontificado de Cartagena, pero lo más in-
teresante es que Juan Ortega de Maluenda, además 
de obispo de Coria, era monje jerónimo y sobrino de 
Alonso de Cartagena72.

La relación de Cartagena con los jerónimos y el me-
cenazgo de la edición de la Apología por su sobrino fray 
Juan Ortega de Maluenda refuerzan las vinculaciones 
de la Fuente de la Gracia con dicha orden. Por si fuera 
poco, la Apología comienza con la explicación de la uti-
lidad del Salmo 43:

4. Interior de la torre principal 
de la catedral de Ulm 
(Alemania)

5. Detalle de la flecha calada 
del tabernáculo situado 
sobre la fuente en el cuerpo 
intermedio de La fuente de 
la Gracia

6. Anónimo, sepulcro de San Juan 
de Ortega en el monasterio de 
su nombre (Burgos), h. 1464

Este psalmo dice el sacerdote quando quiere llegar al altar 
para celebrar. E es convenible esta oración para que la diga el 
sacerdote que entiende celebrar o otro qualquier que quiera 
comulgar. Y porque es larga puédela decir de mañana antes 
que vaya a la iglesia o el día de antes.

Así, este método de «contemplación y oración» que da 
sentido a la Fuente de la Gracia, está concebido ideal-
mente para una situación semejante a la del destino 

0705_016-031#.indd   25 19/12/18   14:50



26 b o l e t í n  d e l  m u s e o  d e l  p r a d o  ·  t o m o  x x x v  ·  n ú m e r o  5 3  ·  2 0 1 7  ·  i s s n :  0 2 1 0 - 8 1 4 3 

final de este cuadro, situado junto al lavabo de la sacris-
tía del Parral desde la donación de Enrique IV. De tal 
modo, los monjes podían meditar a través del texto y 
del cuadro antes de dirigirse a celebrar.

La historiografía propone que la donación al Parral 
—fundado en 1447— se realizó entre 1459 y la muerte 
del monarca en 1474, aunque se opta preferentemen-
te por 1459, fecha en que se pone en funcionamiento 
el cenobio73. Podemos comparar este regalo con otro 
quizás mucho más relevante y precioso para la menta-
lidad de la época. Siendo aún príncipe, Enrique —según 
Colmenares— envió en 1438 una embajada a Francia 
que solicitó la extracción de una reliquia de la espalda 
de santo Tomás de Aquino, directamente de su tumba 
en Toulouse, operación que autorizaron el rey francés 
y el papa Eugenio IV74. No obstante, no hay constancia 
de la existencia de esta embajada y cuesta imaginar que 
el príncipe Enrique, con 13 años, enviase semejante mi-
sión; podría tratarse de una confusión del cronista. 
Resulta llamativa la fecha de 1438, en la fase final del 
Concilio de Basilea. El 11 de febrero de dicho año la 
delegación castellana en Basilea escribe al rey de Fran-
cia y al arzobispo de Toulouse para proponer una alian-
za que evitara el cisma de la Iglesia75. La concesión de 
la reliquia por parte del rey galo y de Eugenio IV pudo 
ser un elemento más de esa negociación. No se trata de 
un asunto menor, puesto que el Doctor Angélico era 
uno de los santos más apreciados como modelo para la 

vanguardia intelectual europea. La reliquia se llevó al 
alcázar de Segovia, residencia del príncipe Enrique des-
de 1440. Ya rey, Enrique IV (r. 1454-74) la donó al Parral 
en 1463 acompañada de «una cadena de oro que pesa 
tres marcos, dos onzas, e tres ochavas […] de hechura 
francesa»76. En el Libro de la fundación del Parral se reco-
ge la donación de dicha cadena de oro para hacer el 
relicario correspondiente: 

Otrosí dio más una cadena de oro para hacer una custodia 
para en que estuviese y se llevase la honrada reliquia de señor 
santo Tomás que el dicho señor rey dio a este monasterio, la 
cual custodia está en la sacristía y sirve para llevar el santo 
sacramento el día de Corpus Christi77. 

Esta noticia se recoge en la sección dedicada a la «plata 
labrada y brocados de seda». La anotación pertenece a 
la misma época que la relativa al «retablo rico de pincel 
de Flandes», situada en la sección «ornamentos de bro-
cado de seda de la sacristía»78. Por comparación de las 
grafías contenidas en la lista cronológica de monjes 
profesos, fechamos la redacción inicial del libro ha-
cia 153179. Este no ayuda, por tanto, para conocer la fe-
cha de las donaciones. 

Si bien estos datos evidencian que a día de hoy no 
podemos saber cuándo Enrique IV recibió la Fuente ni 
en qué momento la donó al Parral, al menos permiten 
vislumbrar la capacidad de maniobra del joven prínci-
pe y su entorno. Su caso es comparable al del notable 

9. Anónimo flamenco, h. 1465-75. 
Retablo del Santo Entierro. 
Segovia, monasterio de 
San Antonio el Real

0705_016-031#.indd   26 19/12/18   14:50



27m a n u e l  p a r a d a  y  j e s ú s  r .  f o l g a d o .  j a n  v a n  e y c k ,  a l o n s o  d e  c a r t a g e n a  y  l a  f u e n t e  d e  l a  g r a c i a

retablo escultórico procedente de Flandes conservado 
en otra fundación de Enrique IV en la misma ciudad de 
Segovia: el retablo de la Pasión en San Antonio el Real 
(fundado en 1455)80, pieza datable entre mediados de 
siglo y 1466, cuando la menciona León de Rosmithal81. 
En el claustro de dicho convento se conservan asimis-
mo tres trípticos flamencos realizados en Utrecht ha-
cia 1465-75 que combinan pintura y grupos escultóricos 
en barro cocido. El dedicado al Santo Entierro nos inte-
resa en particular porque está encastrado en una elabo-
rada hornacina de yeso decorada con elementos 
arquitectónicos y tracerías góticas (fig. 9)82, una disposi-
ción que recuerda a la de la Fuente de la Gracia en la sa-
cristía del Parral, cuyo encastre de yeso no se conserva.

Es patente el aprecio de Enrique IV por las obras 
flamencas —bajo esta etiqueta o adjetivadas como 
«francesas»— así como su capacidad de maniobra aún 
como príncipe. ¿Acaso era necesario ser rey para hacer 
encargos, comprar en el mercado internacional o reci-
bir regalos? ¿Acaso solamente se compraban o recibían 
obras cuando se fundaba un convento? La ocasión era 
particularmente propicia a partir de su boda en 1440 
—con la asistencia de Alonso de Cartagena—, su ins-
talación en el alcázar de Segovia —sede de la que Car-
tagena había sido deán— y su reconciliación con Juan II 
en 144483. A partir de 1440 Segovia será el centro neu-
rálgico de los estados del príncipe y en 1441 su privado 
Juan Pacheco recibe jurisdicción plena y derechos so-
bre los oficios de la ciudad, así como la tenencia del 
alcázar real, mientras que en 1444 es nombrado mayor-
domo mayor de la casa del príncipe y en 1445 marqués 
de Villena84. Cartagena desempeñó en dichos años un 
papel clave en unas circunstancias muy delicadas para 
la monarquía castellana frente a los infantes de Aragón 
y las familias que los apoyaban dentro de Castilla, si-
tuación que se saldó con la primera batalla de Olmedo 
(mayo de 1445), de la que salieron reforzados Juan II, 
su hijo Enrique, Álvaro de Luna, el marqués de Villena 
y el conde de Haro85. 

Tras la victoria de Olmedo, Juan II donó a la cartu-
ja de Miraflores en Burgos —su fundación predilecta— 
el Tríptico de Miraflores de Rogier van der Weyden. 
Según Cañas esta pieza era un retablo portátil encarga-
do por el rey o adquirido en Flandes por su agente Juan 
de Morillo —que asistió a una feria en Amberes— tal 
vez en 143886. Su único argumento es que el 29 de marzo 
de dicho año Eugenio IV ratificó y amplió el privilegio 

por el cual Juan II podía usar altar portátil87. De nuevo 
nos encontramos con la fecha clave de 1438, la misma 
de la reliquia de santo Tomás de Aquino y de las peripe-
cias de la delegación castellana en el Concilio de Basilea. 
¿No sería más sencillo que la bula y el tríptico fuesen 
negociados y traídos por algún miembro de la delega-
ción castellana? ¿Quizás Alonso de Cartagena adquirió 
el tríptico por iniciativa propia a su paso por Flandes? 
En cualquier caso, resulta llamativo el tipo de arco con 
tracerías del tabernáculo dorado de la Fuente de la Gra­
cia, cuyo diseño es notablemente similar a los arcos del 
Tríptico de Miraflores y la Madonna Durán. Por otro lado, 
la donación de Enrique IV al Parral podría emular la de 
su padre a Miraflores (1445) y ser próxima, asimismo, a 
otras donaciones del nuevo monarca al inicio de su rei-
nado en Segovia, concretamente a su otra fundación, 
San Antonio el Real (entre 1455 y 1466).

Hacia la década de 1460 Diego de Valera, de quien 
ya hemos hablado en relación con Alonso de Cartage-
na y Flandes, dedica al marqués de Villena dos de sus 
tratados influidos por trabajos de Cartagena, Providen­
cia contra Fortuna y Ceremonial de príncipes. Otro dato 
que conecta ideológicamente a Valera con Cartagena 
son sus opiniones sobre los judíos —que deben conver-
tirse voluntariamente— y conversos —quienes deben 
ser respetados en su dignidad y estado tras la conver-
sión—. Es en su Espejo de verdadera nobleza o Tratado de 
la nobleza y fidalguía, redactado y dedicado a Juan II 
hacia 1439-41, donde Valera hace su defensa más apa-
sionada de los conversos88. Está claro que las mismas 
ideas que presentan la Fuente de la Gracia, el Defensorium 
y la Apología eran compartidas por los círculos cultura-
les en torno a Juan II y Alonso de Cartagena, y parti-
cularmente por el príncipe Enrique y el marqués de 
Villena, a la sazón su mano derecha y cofundador del 
Parral. Para entender la visión de Enrique IV sobre este 
asunto en relación con sus donaciones al Parral, suge-
rimos consultar los dos privilegios que el monarca con-
cedió al monasterio en marzo de 1456 —meses antes 
de la muerte de Cartagena— y en 1462. En el preám-
bulo de ambos documentos se indica que los reyes

deben honrar e decorar las iglesias e casas de oración dotando 
aquellas e sosteniendo los prelados e ministros dellas 
faziéndoles muchos bienes e mercedes, gracias e limosnas, 
lo cual no solamente acostumbró el pueblo de Israel que vivía 
sola ley de Scriptura e después el pueblo católico cristiano en 

0705_016-031#.indd   27 19/12/18   14:50



28 b o l e t í n  d e l  m u s e o  d e l  p r a d o  ·  t o m o  x x x v  ·  n ú m e r o  5 3  ·  2 0 1 7  ·  i s s n :  0 2 1 0 - 8 1 4 3 

la ley de Gracia, mas aun lo fazían los emperadores e reyes e 
príncipes del pueblo de los gentiles.

El preámbulo añade que estos monarcas siempre favo-
recían a los sacerdotes de sus fundaciones para celebrar 
los sacramentos y orar por las ánimas de los difuntos 
según el Evangelio, las Escrituras, los santos doctores 
de la Iglesia y «algunos de los filósofos antiguos» que 
decían que «el ánima no muere»89. Los guiños a las rela-
ciones entre Israel, la Sinagoga y la Iglesia, la Ley y la 
Gracia, a partir de los métodos retóricos de Cartagena 
—que subrayan asimismo que los reyes cristianos des-
cienden de los gentiles— son clamorosos. En los si-
guientes privilegios del Parral, concedidos por los Reyes 
Católicos, los preámbulos no incluyen esta reflexión 
que buscaba la concordatio entre Iglesia, Sinagoga y Gen-
tilidad. En 1463 Juan de Lucena dedicó a Enrique IV su 
Diálogo sobre la vida feliz, conversación imaginaria entre 
Alonso de Cartagena, el marqués de Santillana y el poe-
ta Juan de Mena, en la que se defiende así la postura del 
obispo de Burgos:

No pienses correrme por llamar los hebreos mis parientes: 
sonlo, por cierto, y quiérolo. Ca si antigüedad es nobleza, 
¿quién tan lejos?; si virtud, ¿quién tan cerca?; o si, al modo 
de España, la riqueza es hidalguía, ¿quién tan rico en su 
tiempo? Fue Dios su amigo, su señor, su legislador, su cónsul, 
su capitán, su padre, su hijo y, al fin, su redentor. ¡Oh inmortal 
Dios, todos los oprobios son ya transmutados en gloria, y la 
gloria contornada en denuesto! [Quienes discriminan a los 
conversos] contrastan callando la verdad evangélica, diciendo 
que la vera lux no ilumina los venientes a ella90.

En la sacristía del Parral, el cuadro estaba empotrado 
en el muro «encajado en un ancho sólido recuadro de 
yeso» —lo cual impedía que pudiera ser cambiado de lu-
gar— y tenía un «guardapolvo […] lleno de inscripciones 
hebraicas»91. De nuevo se utilizan elementos que conec-
tan con los intereses y conocimientos hebreos próxi-
mos al entorno de Cartagena. Los jerónimos tenían 
fama de acoger conversos entre sus monjes, con lo cual 
un programa como el de la Fuente resultaba particular-
mente apropiado para su sacristía92. La inscripción he-
brea del guardapolvo perdido pudo estar relacionada 
con el título que se le asigna a la obra en el inventario 
del Parral, Historia de la dedicación de la Iglesia. Se ha pro-
puesto que el texto sería el mismo que figura en el mar-
co de la copia perteneciente a la catedral de Segovia: 

bajo el grupo cristiano «Aput te est fons vite» (Salmo 36, 
10: «En ti está la fuente de la vida») y bajo el de judíos y 
herejes «Dereli[n] querunt fonten aque vive» (Jer 2, 13: «A 
mí me dejaron, manantial de aguas vivas, y en tu luz 
podemos ver la luz»)93. El objetivo de tales textos no es 
atacar a los judíos, sino insistir en la contraposición 
reflejada en el Defensorium y en la Apología, que se re-
suelve con la conversión pacífica y sincera. Pero no sa-
bemos si realmente estas palabras latinas son las 
mismas que estaban en el guardapolvo «lleno de inscrip-
ciones hebraicas». En cualquier caso, ¿por qué el libro 
del Parral habla de la “Historia de la dedicación de la 
Iglesia”? Quizás la pintura se acompañaba de alguna 
referencia precisa en el marco de yeso o en el guarda-
polvo. Alonso de Cartagena recuerda la festividad de la 
dedicación de la Iglesia en su Oracional al definir la ado-
ración y la reverencia debidas a Dios:

Salamón quando hedifiçó el tenplo desque lo tovo acabado 
ayuntada ende toda la iglesia de Ysrrael, fincó amas las 
rodillas en tierra e alçó amas las manos al çielo e fizo una 
solepne oraçión que está en el libro de los Reyes, de [que] 
algunas devotas palabras se acostunbra decir en la fiesta de 
la dedicaçión de la iglesia94.

De tales palabras —se alude a I R 8, 22-53— podemos 
destacar el versículo 32: «tú oirás desde el cielo y actuarás, 
y juzgarás a tus siervos, condenando al impío y hacien-
do recaer su proceder sobre su cabeza, y justificando 
al justo para darle conforme a su justicia». En efecto, el 
mensaje se corresponde con la iconografía de la Fuente 
de la Gracia y con el texto de la Apología sobre el salmo 
Iudica me Deus. Por otro lado, no debemos olvidar que 
Pablo de Santa María y sus hijos —entre ellos, el peque-
ño Alonso— se convierten al cristi anismo el 21 de julio 
de 1390, día siguiente a la simbólica fiesta de la dedica-
ción de la Iglesia de la catedral de Burgos95. Enrique IV 
y el marqués de Villena, quizás asesorados por un jeró-
nimo judeoconverso cuya identidad trataremos de des-
entrañar más abajo, eran conscientes de los mensajes 
que eligieron para la sacristía del Parral. 

hipótesis finales
En el Libro de la fundación del Parral, junto a nuestro 
cuadro se registra «una Verónica de Flandes muy devo-
ta pintada en una tabla para las procesiones», hoy per-
dida aunque de la que existe una copia castellana de 

0705_016-031#.indd   28 19/12/18   14:50



29m a n u e l  p a r a d a  y  j e s ú s  r .  f o l g a d o .  j a n  v a n  e y c k ,  a l o n s o  d e  c a r t a g e n a  y  l a  f u e n t e  d e  l a  g r a c i a

finales del siglo xv en Segovia96. Cartagena poseía en 
su oratorio particular «una Verónica de Flandes» inven-
tariada a la muerte del prelado en 1456 entre los bienes 
destinados a su capilla funeraria en la catedral burga-
lesa97. ¿Podrían ambas referencias aludir a la misma obra? 
Convendría profundizar en la llegada a Segovia de estas 
obras y su posible relación con modelos eyckianos data-
dos en 1438 y 1440 (fig. 10)98. Cartagena adquiriría su 
Verónica quizás a su paso por Flandes de regreso a Cas-
tilla en 1439-40, momento en el que pudo encargar la 
Fuente de la Gracia.

La Fuente no estaba en poder de Cartagena a su muer-
te, pues no figura en su testamento ni en el inventario 
post mortem. El obispo pudo entregar la obra al príncipe 
Enrique para su oratorio del alcázar de Segovia en tor-
no a 1444, al igual que este retuvo allí la famosa reliquia 
de santo Tomás de Aquino adquirida en Francia en 1438 
y que donó al Parral en 1463. El cuadro se erigiría así en 
un canal para la formación del príncipe, quien, una vez 
llegado al poder, seguiría respetando —como su pa-
dre— a los conversos. Juan II recibió de Alonso de Car-
tagena el Defensorium en 1450; su heredero pudo haber 
recibido la Fuente y, ¿por qué no?, la Apología. No cono-
cemos la dedicatoria de la Apología, precisamente porque 
su destinatario sería el príncipe Enrique; a la hora de 
imprimirla en 1487, Almela y Juan Ortega de Maluenda 
—a la sazón miembro del Consejo Real de Isabel la Ca-
tólica— pudieron suprimir el dato, en línea con la dam­
natio memoriae que sufrió Enrique IV durante el reinado 
de su hermana. El propio don Alonso pudo haberlo 
hecho, como sucedió con su Anacephaleosis, dedicada 
en 1456 a Enrique IV para hacerle consciente de su res-
ponsabilidad en la historia de España en un momento 
de optimismo ante el inicio del nuevo reinado, aunque 
la frialdad con la que el texto fue acogido en el ambiente 
cortesano motivó que Cartagena finalmente dirigiese la 
obra al cabildo de Burgos99.

Enrique IV apreciaba el arte, la compañía de reli-
giosos, los oficios divinos y era un gran melómano según 
su principal cronista:

[El rey] preciábase de tener cantores y, con ellos, cantar 
muchas veces en los oficios divinales […]. Siempre retraído, 
tañía dulcemente el laúd, sentía bien la perfección de la 
música, los instrumentos de ella mucho le placían […]. Muy 
edificador de iglesias, monasterios; sustentador y dotador de 
aquellos, dado a los religiosos y a su conversación. Labraba 

muchas e ricas moradas y en muchas fortalezas era señor de 
grandes tesoros, amigo y allegador de aquellos, más por fama 
que codicia100. 

La búsqueda de dicha fama iría en la línea del mecenaz-
go, que iba más allá de la mera acumulación de obras de 
arte. El joven príncipe sería sensible a los contenidos 
místicos y musicales de la Fuente y de la Apología. La do-
nación del cuadro por Enrique IV podría emular la del 
Tríptico de Miraflores a la cartuja burgalesa por su pa-
dre Juan II en 1445 y ser próxima a la donación de obras 
flamencas a San Antonio el Real (1455-66) y a la de la 
reliquia de santo Tomás de Aquino al Parral (1463), en 
cualquier caso, anterior a la ruptura con el marqués de 
Villena y a la Farsa de Ávila (1467). 

Tras la muerte de Cartagena (1456), Alonso de Espi-
na —confesor de Enrique IV— escribió el Fortalitium 

10. Anónimo según Jan van Eyck, 
Verónica, s. xvi. Óleo sobre tabla, 
44 x 32 cm, Berlín, Gemäldegalerie, 
inv. 528

0705_016-031#.indd   29 19/12/18   14:50



30 b o l e t í n  d e l  m u s e o  d e l  p r a d o  ·  t o m o  x x x v  ·  n ú m e r o  5 3  ·  2 0 1 7  ·  i s s n :  0 2 1 0 - 8 1 4 3 

fidei (1458), obra profundamente anticonversa y que 
proponía la instauración de la Inquisición, al tiempo 
que tenían lugar las acusaciones del guardián francisca-
no Hernando de la Plaza101. A ambos se opuso el judeo-
converso Alonso de Oropesa, consejero de Enrique IV 
y general de los jerónimos entre 1457 y 1468, época crí-
tica del problema converso102. El libro de cabecera de 
Oropesa fue el Defensorium de Alonso de Cartagena, 
que le inspiró su obra Lumen ad revelationem gentium et 
gloriam plebis tuae Israel (1465) escrita en defensa de los 
conversos y dedicada a Alfonso Carrillo, arzobispo de 
Toledo, tío y aliado principal del marqués de Villena. 
Alonso de Oropesa también escribió sobre san Juan 
Crisóstomo, al igual que Cartagena. Como persona de 
confianza de Enrique IV y máxima autoridad de la or-
den jerónima, Oropesa pudo estar vinculado con el 
traslado de la Fuente al Parral. Sorprende que la reliquia 
de santo Tomás de Aquino no se entregase a los domi-
nicos. ¿Intento de inclinar del lado converso a la inte-
lectualidad de la Iglesia?

Una vez instalado en el monasterio jerónimo tras su 
permanencia en el alcázar de Segovia y después de ha-
ber servido a la formación del joven Enrique, el cuadro 
permitiría a los monjes —muchos de ellos conversos— 
reflexionar a través de la «contemplación y oración» 

antes de la Eucaristía, como habría acostumbrado a 
hacer el príncipe en su oratorio. Es importante subrayar 
que no estamos ante una pintura propiamente de altar, 
sino de oratorio, de studiolo o de sacristía. Los jeróni-
mos verían en la Fuente de la Gracia la salvación de aque-
llos que comprendieran el verdadero significado de «las 
palabras de los profetas y los arcanos de las Sagradas 
Escrituras» y que «atraídos por la piedad reconozcan sus 
errores e iluminados por la suprema Gracia, finalmente 
avancen hacia la verdadera luz que es Cristo»*.

manuel parada lópez de corselas es licenciado en Historia del Arte 
y máster en Estudios Avanzados en Historia del Arte Español por la 
Universidad Complutense de Madrid, doctor en Historia del Arte por 
la Università di Bologna y doctor en Arqueología por la Universidad 
Rovira i Virgili. Actualmente es investigador «Juan de la Cierva» en el 
Consejo Superior de Investigaciones Científicas y profesor en el programa 
Universidad para Mayores de la Universidad Complutense de Madrid. 
Destacan sus estudios sobre el viaje a España de Jan van Eyck y el diálogo 
multicultural en el mundo hispánico entre los siglos xiv y xvi.
manu_pl86@hotmail.com

jesús r. folgado garcía es licenciado en Ciencias Eclesiásticas, 
licenciado en Teología y doctor en Teología por la Universidad San 
Dámaso. Compagina su vocación religiosa como presbítero con sus 
labores de investigación y docencia en la Universidad San Dámaso de 
Madrid y otros centros. Experto en arte y liturgia, es autor de numerosos 
trabajos sobre los jerónimos —particularmente sobre fray Hernando de 
Talavera—, la evangelización de Granada y el mecenazgo de la Iglesia.
jfolgadogarcia@yahoo.es

sumario:  Este trabajo contribuye a precisar el significado y la cronología de la Fuente de la Gracia a través de las controversias en 
torno a la Eucaristía, la herejía husita y la conversión de los judíos abordadas en los concilios de Basilea y de Ferrara-Florencia. Por 
otro lado, se aportan datos que permiten perfilar las circunstancias del encargo al taller de Jan van Eyck y de su recepción en Castilla, 
hasta su destino final en el monasterio de Santa María del Parral (Segovia). Se defiende que la personalidad clave que une todos estos 
elementos fue Alonso de Cartagena y su red en la política, la intelectualidad, el mecenazgo y el comercio internacional durante el 
segundo tercio del siglo xv.
palabras clave:  Jan van Eyck; La Fuente de la Gracia; Alonso de Cartagena; mecenazgo; teología; relaciones internacionales

summary:  This paper helps to clarify the meaning and chronology of The Fountain of Grace through the study of the controversies 
surrounding the Eucharist, the Hussite heresy and the conversion of the Jews addressed in the councils of Basel and Ferrara-Florence. 
Additionally, data are provided to outline the circumstances of the commission of the painting from the workshop of Jan van Eyck, to 
its reception in Castile, until arrival at its final destination in the monastery of Santa María del Parral in Segovia. The author upholds 
that the key personality that united all these factors was Alonso de Cartagena and his network in politics, intellectuality, patronage 
and international trade during the second third of the 15th century.
keywords:  Jan van Eyck; The Fountain of Grace; Alonso de Cartagena; patronage; theology; international relations

0705_016-031#.indd   30 19/12/18   14:50



31m a n u e l  p a r a d a  y  j e s ú s  r .  f o l g a d o .  j a n  v a n  e y c k ,  a l o n s o  d e  c a r t a g e n a  y  l a  f u e n t e  d e  l a  g r a c i a

1. Parada y Folgado 2018.
2. El texto latino se reproduce en

Suárez 1960, pp. 373-76; véase la traduc-
ción española en Sánchez (s.f.), pp. 3-6.

3. Sánchez (s.f.), p. 3.
4. Fernández Gallardo 2012,

pp. 251-52, y Fernández Gallardo 2014, 
p. 580.

5. Denzinger y Hünermann 2000, 
núms. 1247-48.

6. La comunión bajo una única es-
pecie (pan) ya se había decretado en el 
Concilio de Basilea el 23 de diciembre 
de 1436 (véase Álvarez 1992, p. 337, doc. 
124), pero será el Concilio de Ferrara-
Florencia el que definitivamente lo 
sancione.

7. Para una visión histórica remiti-
mos a García-Villoslada 1999, pp. 267-97.

8. Denzinger y Hünermann 2000,
n.º 1258.

9. Ibidem, núms. 1310-27.
10. Véase Bourgeois, Sesboüé y 

Thinon 1996, pp. 93-98.
11. Denzinger y Hünermann 2000, 

núms. 1320-22. 
12. Ibidem, n.º 1321. 
13. Fernández Gallardo 2002,

pp. 121-22.
14. Zurara—Pereira 1915, p. 97.
15. Fernández Gallardo 2002, p. 123.
16. Sobre el viaje a España de Jan 

van Eyck, véase Parada 2016.
17. Dequeker 2017, p. 63. 
18. Parada 2018, p. 5.
19. Actas del Ayuntamiento de Bur-

gos, año 1429, fol. 34r-v; extracto publi-
cado en Serrano 1942, pp. 72 y 269-71.

20. Gilliodts-Van Severen 1904,
p. 567, docs. 693-94.

21. Fernández de Córdova 2013, 
p. 600. 

22. Scordia 2009.
23. Serrano 1941, pp. 6-7.
24. Fallows 1995, pp. 148-51.
25. Fernández Gallardo 2002, 

pp.  152-53; texto original en Penna 
1959, pp. 220, 227 y 228.

26. Sobre dichas relaciones familia-
res, véase Casado 1985.

27. Cantera 1951, pp. 66-70.
28. Ibidem, pp. 66-67. Pedro de Car-

tagena es designado en diciembre de 
1428 como procurador «para lo de la 
tregua de los moros» de Granada. Die-
go García de Santa María es elegido 
mayordomo de Burgos en enero de 
1429 para dicha anualidad y Alvar Ro-
dríguez de Maluenda es alcaide del 
castillo de Lara.

29. Rilova 2008, pp. 108-9 y 181.
Entre los regidores del periodo 1416-25 
figuran Pedro de Cartagena y Alvar 
García de Santa María; en 1426-35, Al-

var Rodríguez de Maluenda, Pedro de 
Cartagena, Juan Rodríguez de Maluen-
da, Gonzalo Rodríguez de Maluenda y 
Alvar García de Santa María; en 1435-
45, Pedro de Cartagena, y en 1446-55, 
Pedro de Cartagena, Diego García de 
Burgos, Álvaro Rodríguez de Maluenda 
y Gonzalo Alonso de Burgos.

30. Rivolva 2008, p. 181.
31. Casado 1985, p. 151.
32. Actas del Ayuntamiento de Bur-

gos, año 1429, fol. 34r. Agradecemos la 
ayuda de César Olivera (CSIC) para la 
correcta lectura del documento.

33. Actas del Ayuntamiento de Bur-
gos, año 1429, fol. 35r. En la reunión se 
trató el pago de 4.600 maravedíes a 
Álvaro de Maluenda, destinados a la 
compra de madera para las obras del 
castillo de Lara.

34. Cantera 1951, pp. 388-96.
35. Para comprender las relaciones

familiares, véase Díaz 2015.
36. Casado 2005, pp. 156-57.
37. Suárez 1959, pp. 39-41, y Gonzá-

lez Arce 2010, pp. 164 y 168.
38. Gailliard 1858, p. 177.
39. Sobre la embajada castellana en 

Basilea, véase Serrano 1942, p. 139; Suá-
rez 1960, pp. 115-41; Ochoa 1990, pp. 
258-67 y 270, y Fernández Gallardo 
2002, pp. 135-208. Sería necesario pro-
fundizar en los archivos de Viena y 
Praga.

40. Sobre la geopolítica en torno al 
Concilio de Basilea, véase en general 
Álvarez 1992. 

41. Suárez 1960, pp. 52-67.
42. Beltrán 1966, vol. I, p. 317 y

vol. II, doc. 890, p. 402.
43. En general, véase Beltrán 1970,

pp. 328-32, y Fernández Gallardo 2002, 
pp. 209-27.

44. Tafur 1874, p. 273.
45. Álvarez 1992, p. 438, docs. 354-55.
46. Fernández Gallardo 2002, pp.

226-27.
47. Sobre este particular insiste Ma-

ría Pilar García en García Cuetos 2010, 
pp. 86-87.

48. Toussaint 1942a, pp. 32, 33, 91 y
147, y Toussaint 1942b, docs. 4, 5, 16 y 17.

49. Parada 2016, pp. 85, 86, 171, 172, 
185 y 186.

50. Moya 2011, pp. 17-18, y Salvador
y Moya 2013, p. 1033.

51. Álvarez 1992, p. 366, doc. 210.
52. Para toda la información apor-

tada sobre Diego de Valera remitimos 
a Torre 1914, pp. 71-83.

53. Accorsi 2010, p. 22.
54. Moya 2011.
55. Torre 1914, pp. 71-83; Riquer 

1965, pp. 53-57.

56. Serrano 2014.
57. Domínguez Casas 1993, p. 604.
58. Pérez de Guzmán 1591, fol. 202v.
59. Serrano 2010, pp. 109-19. 
60. Serrano 2013, p. 306.
61. Casillas 2002, pp. 231-35 y 254-58.
62. Casillas 2003, pp. 130-31.
63. Para un estado de la cuestión

sobre las relaciones entre Alonso de 
Cartagena y Juan de Colonia, véase 
Menéndez 2014 y Menéndez 2016.

64. Agradecemos esta indicación a 
José Juan Pérez Preciado.

65. Valdivielso 1985, pp. 102-3, y An-
drés 1995, p. 30.

66. Dequeker 2011, p. 108.
67. Cendón 2002, p. 210.
68. Gómez Bárcena 1988, pp. 50-53; 

Röll 2001 y Cendón 2002, pp. 211-13.
69. Véase en general Fernández 

Gallardo 2010.
70. Armenteros 2013.
71. Madrid, Biblioteca Nacional de 

España (en adelante BNE), Sign. 
INC/249. Este ejemplar incluye la edi-
ción de 1487 de todas estas obras de 
Varela y Cartagena, que se cierran con 
la elegía de Fernán Pérez de Guzmán 
dedicada al difunto Cartagena.

72. Así se recoge en el prólogo de la 
Compilación (véase el ejemplar citado 
en la nota anterior), fol. 162r. La refe-
rencia a su condición de monje jeróni-
mo se encuentra anotada a mano en 
este mismo folio. Ello nos invita a pen-
sar que este códice perteneció a una 
comunidad jerónima.

73. Fransen 2012, pp. 43 y 50.
74. Colmenares 1970, vol. II, p. 17.
75. Álvarez 1992, p. 369, docs. 217-18.
76. Colmenares 1970, vol. II, p. 17.

Véase Ladero y Cantera 2004, pp. 308 
y 330. En las cuentas de Enrique IV fi-
gura la entrega el 1 de abril de 1463: 
«Prior y convento del monasterio de 
Santa María del Parral, de Segovia, una 
cadena de oro que pesa 3 mar., 3 oz., 3 
rs., de ley de oro de doblas y de hechu-
ra francesa, para guarnecer la reliquia 
de la espalda de santo Tomás de Aqui-
no. Manda el rey que también se entre-
gue al monasterio esta reliquia con la 
bula del papa que habla de ella» (Lade-
ro y Olivera 2016, vol. I, p. 631, doc. 
1747).

77. BNE, Sign. MSS/19412, fol. 46r.
78. Ibidem, fol. 54v.
79. Ibidem, fol. 102v. Es evidente que 

este libro compila datos de otro regis-
tro anterior.

80. Sobre dicho monasterio, véase 
Cendón 2016. Deseamos expresar 
nuestro agradecimiento a la comuni-
dad de San Antonio el Real de Segovia 

por permitirnos fotografiar y reprodu-
cir el Retablo del Santo Entierro, así como 
a Arturo Ruiz Parra por realizar la fo-
tografía.

81. Moreno Alcalde 1997, p. 30; véa-
se la página de web de Albayalde Con-
servation, «Retablo de la Pasión». 

82. Véase la página web de Albayal-
de Conservation, «Retablo del Santo 
Entierro». 

83. Suárez 1975, p. 159.
84. Cañas 2016a, pp. 340-41 y 344.
85. Fernández Gallardo 2002,

pp. 237-40.
86. Cañas 2016b, pp. 25-27.
87. Villarroel 2000, pp. 150 y 174, y 

Villarroel 2006, p. 393.
88. Accorsi 2011, pp. 325-28.
89. Se usan estas fórmulas en las 

donaciones al Parral contenidas en el 
Archivo Histórico Nacional, Clero, 
carpeta 1969, doc. 10 (30 de marzo de 
1456, tercias de Nieva), y carpeta 1970, 
doc. 15 (1462, privilegio de doscientos 
carneros y otorgación del título de Real 
Monasterio).

90. Lucena—Miguel 2014, pp. 48-49.
91. Madrazo 1875, p. 39.
92. Véase Azcona 1973.
93. Fransen 2012, p. 57.
94. González-Quevedo 1983, p. 200.
95. Serrano 1942, p. 22. Alonso de 

Cartagena alude a la fecha de funda-
ción de la catedral de Burgos (20 de 
julio de 1222) en su Anacephaleosis y en 
el Duodenarium; véase Fernández y Ji-
ménez 2016, p. 3 53 y nota 107.

96. Pereda 2013, p. 151.
97. López Mata 1947, p. 635.
98. Jones 1998, pp. 96-100.
99. Fernández Gallardo 2002, pp. 

280-81.
100. Ladero 1991, pp. 245-46.
101. Ruiz-Gálvez 2014, pp. 279-82.

El cambio de enfoque se aprecia en 
una de las versiones miniadas del tra-
tado, en la que se representa a los ju-
díos con los ojos vendados, pero en 
esta ocasión atacan con lanzas a los 
cristianos.

102. Márquez 1960, pp. 113-14.

* Este artículo es resultado del con-
trato de investigación entre el Museo 
Nacional del Prado y el Consejo Supe-
rior de Investigaciones Científicas con 
referencia I+D CSIC-IH 120105180011: 
«En torno a Jan van Eyck, España y la 
Fuente de la Gracia» (IP: Manuel Parada) 
y del proyecto I+D HAR2017-82170-P: 
«Promoción artística y cultura cortesa-
na en Castilla durante los reinados de 
Juan II y Enrique IV» (1405-1474) (IP: 
Fernando Villaseñor).

0705_016-031#.indd   31 19/12/18   14:50




