MANUEL PARADA LOPEZ DE CORSELAS
Y JESUS R. FOLGADO GARCIA

Jan van Eyck, Alonso de Cartagena
y la Fuente de la Gracia

Jan van Eyck, Alonso de Cartagena
and the Fountain of Grace

PARA PRECISAR EL SIGNIFICADO Y LA CRONOLOGIA DE
la Fuente de la Gracia (fig. 1) conviene abordar las corrien-
tes teoldgicas que vieron nacer esta obra. Por otro lado,
trataremos de perfilar las circunstancias del encargo al
taller de Jan van Eyck y de su recepcién en Castilla.
Hemos planteado recientemente que la Fuente compar-
te los mismos argumentos, imagenes simbdlicas y mé-
todo de «contemplacién y oraciéon» expresados por
Alonso de Cartagena en su Defensorium Unitatis Chris-
tianae 'y en su Apologia sobre el salmo Iudica me Deus'. E1
Defensorium, escrito en 1449 a favor de los judeoconver-
sos y dedicado a Juan II de Castilla, es resultado de la
participacién de Cartagena en el Concilio de Basilea
desde 1434 hasta 1439. El sentir del sinodo se manifies-
ta en la bula de proteccién a los judios de Castilla'y
Leén que el recién nombrado obispo de Burgos obtuvo
de Eugenio I'V en Bolonia en 1436:

La Sacrosanta Iglesia, en nombre de Jesucristo, consiente
que los judios establecidos en diferentes partes del mundo
persistan en su insensibilidad y su ceguera, aun cuando
ignoran las palabras de los profetas y los arcanos de las
Sagradas Escrituras, pese a conocerlas; sin embargo, como
solicitan nuestra proteccién y nuestro favor en su critica
situacién, nosotros no nos proponemos denegarles ni la
benevolencia ni la clemencia de la piedad cristiana, de manera
que, cuando se vean atraidos por la piedad reconozcan sus
errores e iluminados por la suprema Gracia, finalmente
avancen hacia la verdadera luz que es Cristo’.

16 BOLETIN DEL MUSEO DEL PRADO -

Con respecto a la Apologia, se desconocen su fecha
de composicién y su destinatario, aunque la hipé-
tesis mds aceptada propone que se escribié a partir
de 1442+ En suma, desde su participacion en Basilea
hasta en torno a 1442, Cartagena habia madurado las
mismas ideas que se plasman en la Fuente, obra que
también refleja la condena a los husitas en el Concilio
de Constanza, en concreto en la bula Inter cunctas (de
22 de febrero de 1418)° y el decreto sobre la comunién
bajo la especie de pan del Concilio de Ferrara-Floren-
cia (1439)°.

LA TEOLOGIA SACRAMENTAL EN LA

FUENTE DE LA GRACIA

Es dificilmente comprensible la iconografia de la obra
si se desconocen las controversias teolégicas que sur-
caban la cristiandad durante la primera mitad del si-
glo xv y que se extenderdn a la siguiente centuria con
el cisma luterano. Ya hemos citado la influencia del
movimiento husita plasmado en el cuadro. Juan Hus,
te6logo bohemio que recogio6 las tesis del profesor de
Oxford Juan Wiclef, puso en cuestién la concepcion
tradicional de la Eucaristia’. Si Wiclef cuestionaba la
propia esencia del rito, Hus invitaba a la comunién fre-
cuente y bajo las especies de pan y vino. La citada bula
Inter cunctas, en pro de la ortodoxia, condené las pro-
posiciones de ambos pensadores:

TOMO XXXV - NUMERO §3 - 2017 - ISSN: 0210-8143



1. Taller de Jan van Eyck, La fuente de la Gracia, h. 1440-50.
Oleo sobre tabla, 181 x 119 cm. Madrid, Museo Nacional del Prado (P-1511)

7



Ha de ser conservada la costumbre de dar la comunién a
los laicos bajo la sola especie de pan; costumbre observada
por la Iglesia universal, y aprobada por el sagrado Concilio
de Constanza, de tal modo que no es licito reprobarla o
cambiarla arbitrariamente sin autorizacién de la Iglesia. Y
que los que pertinazmente dicen lo contrario, han de ser
rechazados y castigados como herejes o que saben a herejia’.

Junto a esta especificacién, el mismo documento pon-
tificio, promulgado bajo el pontificado de Martin V,
desarrolla la doctrina sobre el resto de sacramentos.
La condena realizada en el Concilio de Constanza no
fue suficiente para acallar el movimiento que Wiclef'y
Hus habian generado. Los husitas siguieron poniendo
en cuestién toda la doctrina tradicional sobre los sa-
cramentos, por lo que el Concilio de Florencia, en el
Decreto para los armenios’, intent6 solventar definiti-
vamente el problema®. Este documento desarroll6 la
materia y la forma de cada uno de los sacramentos, que
magisterialmente se definieron como siete. En lo refe-
rente al sacramento eucaristico” se incide en lo dicho
en Constanza al afirmar que «en virtud de las mismas
palabras, se convierte la sustancia del pan en el cuerpoy
la sustancia del vino en la sangre de Cristo; de modo, sin
embargo, que todo Cristo se contiene bajo la especie
de pan y todo bajo la especie de vino»™.

Los citados textos conciliares ayudan a comprender
la intencionalidad del autor de la Fuente pues, a diferen-
cia del Poliptico del Cordero Mistico, quiere mostrar la
doctrina emanada en Constanza sobre la comunién a
los laicos a través del pan, donde estd presente la tota-
lidad de Cristo, que recorrera toda la épocay que cul-
minara con el decreto del concilio florentino. Con el
programa iconografico se queria afianzar esta doctrina
catdlica entre aquellos que la contemplaban y que po-
dian estar influenciados por las doctrinas husitas.
Como expresa la Fuente, la Gracia llegaba completa-
mente con la comunién del cuerpo de Cristo. Las con-
troversias sacramentales estaban presentes en los
pintores de la época. No solo se pueden contemplar en
Jan van Eyck y su taller sino también en el Triptico de los
Siete Sacramentos de Rogier van der Weyden (1440-45),
buen paralelo cronolégico para nuestra obra.

ALONSO DE CARTAGENA Y SU RED INTERNACIONAL
Sibien el programa iconogrifico de la Fuente denuncia
una dependencia de la obra de Cartagena, necesitamos
reunir datos histéricos para perfilar las circunstancias

I8 BOLETIN DEL MUSEO DEL PRADO -

del encargo, su llegada a Castilla y su ubicacién definitiva
en el monasterio jerénimo del Parral. La carrera inter-
nacional de Alonso de Cartagena se inicia en su etapa
como dedn de Santiago (1415) y Segovia (1418), con una
misién diplomatica en Portugal como embajador de Juan
II de Castilla entre 1421y 1426 para negociar un tratado
estable de paz entre ambas potencias®. En la corte lusa
g0z6 de gran prestigio por su erudicién y por su tratado
Memoriale virtutum en respuesta a las cuestiones plan-
teadas por el principe Duarte, fama que se mantuvo viva
afios después, cuando en la Crinica da tomada de Ceuta
—escrita hacia 1450 — se recuerda a «<buum adayam de
Samtiago que era muy grande doutor» (un dedn de Santiago
que eraun gran doctor)*. Tras dicha embajada, Cartage-
na regres6 ala corte castellana, cuyo canciller mayor era
su padre el judeoconverso Pablo de Santa Maria, obispo
de Cartagena y de Burgos. Ambos fueron partidarios de
Juan IT durante sus disputas con los infantes de Aragon.
Alonso de Cartagena se mantuvo junto al rey durante
todo el conflicto y segun la Créonica de Juan I1 juré fideli-
dad al monarca el 5§ de mayo de 1429 en Palencia®.
Alallegada de la embajada de Felipe el Bueno a Por-
tugal en diciembre de 1428 —en la que participé Jan van
Eyck— para negociar su matrimonio con la infanta Isa-
bel, sin duda el nombre de Alonso de Cartagena circu-
laba en las cancillerias portuguesa y borgofiona como
contacto clave. Ademds de negociar en la corte lusa, los
borgonones tenian asuntos que resolver en Castillay en
el reino nazari de Granada, desde el 12 de febrero hasta
finales de mayo de 1429'°. El informe del viaje tnica-
mente registra su paso por Santiago de Compostelay
sus visitas al duque de Arjona, al rey de Castilla y al
rey de Granada. Jan van Eyck pudo conocer en Santia-
g0, 0 con mayor probabilidad en la corte castellana, a
Alonso de Cartagenay a Pablo de Santa Maria. Deque-
ker sugiere un encuentro entre don Alonso —quien en
este periodo no se separaba de la corte — y Jan van Eyck
en Burgos en 1428". Tal sugerencia es matizable, puesto
que la entrevista de la embajada borgonona con Juan II
de Castilla tuvo lugar aproximadamente entre el 10
y el 13 de abril de 1429 en Madrid o Avila®. Esta tltima
hipétesis se confirma debido a que la cancilleria de
Juan 1T expidi6 una carta en Avila el 13 de abril para le-
vantar el embargo comercial entre Castillay el condado
de Flandes con motivo de la Guerra de los Cien Afos®.
Por su parte, Felipe el Bueno habia retirado dicho blo-
queo y concedido privilegios a la nacién espafiola de

TOMO XXXV - NUMERO §3 - 2017 - ISSN: 0210-8143



mercaderes en Brujas segin documentos datados el 11 de
octubre de 1428, pocos dias antes de la salida de los
embajadores desde La Esclusa con destino a Portugal. La
visita al duque de Arjona, con quien segun la Cronica
del balconero tenia <hermandad de armas el duque de Bor-
gona, se explica asimismo por la existencia de intereses
comerciales, pues don Fadrique Enriquez controlaba los
puertos gallegos base del gran comercio atldntico™.

De semejantes coincidencias solo se puede concluir
que uno de los objetivos de la embajada de Felipe el
Bueno —ademads de la alianza con Portugal — era la re-
activacioén y puesta al dia de sus relaciones comerciales
con Castilla. Por otro lado, con la caida en desgracia del
duque de Arjonay su muerte en marzo de 1429 preso en
el castillo de Penafiel, ya no habia discusién posible enla
corte castellana sobre el control de las costas del norte
peninsular. Pese a todo ello, el encuentro entre van Eyck
y los Cartagena es hipotético, aunque es probable que,
como miembros preeminentes de la corte castellana
estuvieran informados de la fama del pintor y ayuda de
camara de Felipe el Bueno. En cualquier caso, Alon-
so de Cartagena fue un testigo de primera linea de las
gestiones para reabrir el comercio estable con Flandes.

Pablo de Santa Maria se interesé por cuestiones fi-
nancieras en sus comentarios a las Apostillas a la Biblia
de Nicolis de Lira®. Asimismo, antes de su conversion,
habia estado en Londres como «delegado de la juderia
de Burgos, para tratar sus asuntos comerciales, que los
tenia cuantiosos en Inglaterra, Paises Bajos y Norman-
dia, en el ramo de pafos, sedas y lienzos, a cambio de
lanas que contrataba en toda Castilla»*. Su hijo Alonso
de Cartagena también mostré intereses semejantes,
canalizados a través de la navegaciény el comercio. Los
refleja en su Doctrinal de caballeros, donde incluye capi-
tulos como «Cuales son los mejores navios para guerrear
y cémo deben ser aparejados» y «Cémo los navios deben
ser guisados de hombres y de armas y de viandas»**. En
De preeminentia (1434) defendié a Castilla —y gan el
debate— argumentando —entre otras tesis— su supe-
rioridad naval y la de sus productos con respecto a los
de Inglaterra®.

;Quiénes fueron los primeros beneficiados del acer-
camiento entre Borgofia y Castilla? Burgos —caput Cas-
tellae— vy sus instituciones, centro de operaciones del
comercio castellano con el norte de Europa, estaban
controlados de facto por los Santa Maria, de manera
directa o a través de sus parientes los Cartagena, los

Alonso de Burgos y los Rodriguez de Maluenda®. En
las actas del ayuntamiento de Burgos se recoge la pre-
sencia, en la reunién del 3 de marzo de 1429, del obispo
Pablo de Santa Maria, en la que su hermano Alvar Gar-
cia de Santa Maria —regidor de la ciudad— propuso
que la institucién agradeciese al prelado su mediacién
y consejo para el suministro de carne”. Sus sobrinos
—por tanto primos de Alonso de Cartagena— son co-
misionados por el ayuntamiento para diversas cuestio-
nes®. En efecto, en el concejo habia una excelente
representacion del grupo de poder en torno a Alonso
de Cartagena desde 1416 hasta 1455™. Su primo Gonza-
lo Alonso de Burgos era uno de los comerciantes mas
destacados de la ciudad desde 1433 hasta 1450%°. A través
del testamento de su viuda de 1458 se sabe que habia
formado una compafifa comercial con sus hijos Diego
y Lope activa en Flandes, Nantes y La Rochela, negocio
familiar que continuaron dichos vistagos, quienes en
1460 enviaron a Flandes un cargamento de lana por
valor de 50.753 maravedies®.

Resulta sintomatico que la carta de Juan II para le-
vantar el bloqueo o embargo comercial entre Castilla
y Flandes esté dirigida particularmente a los mercade-
res 'y al concejo de Burgos, en cuyas actas se conserva
la inica copia conocida del documento. La carta fue
transcrita por Luciano Serrano, pero sin incluir c6mo
se contextualiza en las actas del ayuntamiento de Bur-
gos. En ellas leemos:

Concejo en la torre de la puente de Santa Marfa. Jueves 21 de
abril [1429].

Alcaldes Guytabre et Sancho Martinez et Ruy Fernindez
de Mata [...} regidores Pedro Sanchez de Frias et Pedro
Goémez el Rico et Gonzalo Rodriguez de Maluenda.

Del concejo Sancho Garcia el Rico, Juan Alvarez, Antén
Rodriguez de Avilés escribano, Ruy Gémez de Villa Fria,
Juan Alonso de Sahagiin, Ferran Alvarez de Hinojal, Martin
Garcia de Torquemada.

En dicho concejo fue mostrada una carta de nuestro
sefior el Rey de desembargo para pasar en el condado de
Flandes e traer mercaderias e levar al dicho condado, de la
cual dicha carta su tenor es este que se sigue [...}.

La carta, expedida en Avila el 13 de abril, llegé a Burgos
antes del 21 de dicho mes, cuando se celebré6 concejo
para tratar su acatamiento. El concejo acept6 el man-
dato regio y aplicé su contenido, ordenando pregonar
la orden de desembargo y el restablecimiento del co-
mercio con Flandes. Gonzalo Rodriguez de Maluenda,

MANUEL PARADA Y JESUS R. FOLGADO. JAN VAN EYCK, ALONSO DE CARTAGENA Y LA FUENTE DE LA GRACIA 19



quien vemos que tomo parte en la reunidn, asistié a
otro concejo ese mismo dia en la capilla de San Juan
Bautista de la catedral de Burgos®. Es evidente que esta
extensa familia conté desde el primer momento con
informacién privilegiada para beneficiarse del acerca-
miento a Borgofia. Del matrimonio de Maria Nufez
—tia de Alonso de Cartagena— y Juan Garcés de Ma-
luenda nacieron varios hijos, entre los cuales encontra-
mos al citado regidor Gonzalo Rodriguez de Maluenda,
al candnigo Alfonso Rodriguez de Maluenda —procu-
rador de Alonso de Cartagena en Burgos para recibir su
nombramiento como obispo en 1435—, al regidor Alvar
Rodriguez de Maluenda, al mercader Juan Garcés de
Maluenda, al canénigo del mismo nombre, asi como a
fray Gonzalo de Maluenda —prior del monasterio je-
rénimo de San Juan de Ortega**—. Todos estos primos
de Alonso de Cartagena participaron desde las institu-
ciones y el comercio en favor del clan familiar presidido
por el obispo de Burgos®.

Conocemos el inventario del regidor Gonzalo Rodri-
guez de Maluenda redactado en 1438, en el que se inclu-
yen «tres mantas azules al uso de Flandes» y otros textiles
de dicha procedencia, mientras que su sobrino el merca-
der Diego Alonso de Burgos tenia en 1479 otro rico ajuar
de telas flamencas®. La catedral burgalesa no solo era el
lugar donde esporadicamente se reunia el concejo, era
también la sede oficial de la universidad de mercaderes
de Burgos, fundada en 1433 o bien en 1447-55; en estas
circunstancias en 1453 es consul el mismo Diego Alonso
de Burgos”. En definitiva, la familia de Alonso de Carta-
gena era la que mayor influencia tenia en Castilla en lo
relativo al comercio con Flandes en torno a 1430-50,
tanto en su regulacion desde la corte castellana y la apli-
cacion de medidas desde el concejo de Burgos como en
el ejercicio de la profesién mercantil. Uno de los primos
de Alonso de Cartagena pudo encargarse de supervisar
la elaboracién de la Fuente en Brujas y de su transporte a
Castilla. Los Maluenda perpetuaron su actividad en Flan-
des; ejemplo de ello es Diego Pérez de Malvenda, cénsul
de la nacion espafiola en Brujas desde 1498%.

ALONSO DE CARTAGENA ENTRE BASILEA,
FLORENCIA, ALEMANIA Y FLANDES

Las vinculaciones de Alonso de Cartagena con el dmbi-
to flamenco se refuerzan durante el Concilio de Basilea,
donde coincidi6 desde 1434 hasta 1439 con la delegacién
borgonona, que sali6 a recibir amistosamente a la mi-

20 BOLETIN DEL MUSEO DEL PRADO -

sién castellana”. En el concilio se manifestaron las ten-
siones entre las distintas potencias relacionadas con la
Guerra de los Cien Afios, el paulatino desapego de Bor-
gona hacia Inglaterra, su acercamiento a Castilla y la
clara hostilidad mutua entre estas dos tltimas. Asimis-
mo, tanto a Castilla como a Borgofia les interesaba mos-
trar un comportamiento ambiguo ante Francia, maniobra
orquestada por Alvaro de Lunay el canciller Rolin para
favorecer la autonomia y los intereses comerciales de
sus sefnores, en paralelo a lo pactado en el Tratado
de Arras (1435)*°. En cuestiones religiosas, Borgofia y
Castilla apoyaban a Francia —particularmente en su
defensa de Eugenio IV— mientras que en asuntos eco-
némicos primé una ambigiiedad interesada. En el con-
cilio las tensiones internacionales se manifestaron a
través de la cuestion de la precedencia. Como vimos,
Castilla logré anteponerse a Inglaterra gracias al discur-
so De preeminentia de Alonso de Cartagena (de 14 de
septiembre de 1434); Borgofia consigui6 lo propio fren-
te al ducado de Bretafia, de modo que Felipe el Bueno
fue reconocido como el primero de todos los duques de
la cristiandad*. El orden de prelacion se refleja en el
grupo catdlico de la Fuente. Entre los eclesidsticos se
sitdan el papa, un cardenal, un obispo y un abad acom-
pafnado de un clérigo o doctor. Entre los seglares, el
emperador, un rey —posiblemente el de Francia, pupi-
la de la Iglesia—, el duque de Borgona —primer duque
de la cristiandad— vestido de negro y acompanado qui-
zas por Guillermo ITI (1375-1435) —duque de Baviera-
Munich, probable miembro de la orden del Bastén
Nudoso por sus relaciones familiares, protector del Con-
cilio de Basilea, aliado del emperador Segismundo con-
tra los husitas y candidato al trono imperial — tras quien
se sitda posiblemente Guillermo de Hochberg (1406-
1482) —nuevo protector del concilio a partir de 1432 —.
De cualquier manera, el discurso seria igualmente valido
si se tratase de personajes genéricos y no de retratos.
El acervo cultural de Alonso de Cartagena, ademas
de su relacién con Leonardo Bruni y Eneas Silvio Pic-
colomini —futuro Pio II—, se enriquecié a través de
sus viajes vinculados con la politica internacional en
torno al concilio, que discutia como cuestion central la
unidad de la Iglesia. Dichos periplos llevaron a Carta-
gena a Italia, Alemania y Flandes. Don Alonso sali6 de
Basilea junto con su hermano Gonzalo Garcia de Santa
Maria —obispo de Plasencia— el 17 de marzo de 1435
para una visita breve a la curia de Eugenio IV, que se

TOMO XXXV - NUMERO §3 - 2017 - ISSN: 0210-8143



encontraba en Florencia. Alli recibi6 el nombramiento
como obispo de Burgos el 6 de julio de 1435, paralo cual
habia obtenido el dia anterior licencia para suceder a su
padre en el cargo, a quien se concedia a cambio el arzo-
bispado de Filipo en Macedonia*. Resumiremos el pa-
norama cultural del momento en Florencia recordando
que la cipula de Santa Maria del Fiore, obra de Brune-
lleschi, estaba pricticamente terminada; el mismo Eu-
genio IV consagré la catedral el 25 de marzo de 1436.
Cartagena visité la corte imperial entre 1438 y 1439*.
El objeto de su viaje era pedir el apoyo de Alberto IT a
Eugenio IV frente a los conciliaristas en la turbulenta
fase final del Concilio de Basileay promover la sustitu-
cién de este sinodo por el de Ferrara-Florencia, promo-
vido por el papa como solucién al cisma. Por otro lado,
Cartagena represent6 a la Iglesia para mediar en el
conflicto entre Alberto Iy Vladislao I11 Jagellon, rey
de Polonia. La delegacién castellana saludé al empera-
dor desde Basilea en carta fechada el 27 de abril de 1438.
Enverano, Cartagena fue a Nuremberg para dirigirse a
Bohemia, pues la corte estaba en Praga. Pide informes
y se le aconseja que recorra el Danubio hasta Linz. Es-
cribe desde Eguenburcht al emperador el 27 de sep-
tiembre para que le indique el camino mds seguro y se
dirige a Viena. Envia una segunda carta el 4 de octubre
en la que copia la anterior y ruega consejo de nuevo.
Pronto obtiene respuesta a su primera cartay se le in-
dica que se dirija a Laa, donde encontrara gente del
emperador preparada para escoltarle hasta Silesia. La
entrevista con Alberto II tiene lugar en Breslau los dias
20y 21 de noviembre de 1438, donde se informa al obis-
po de Burgos sobre la preparacion de la dieta de Nur-
embergy el Concilio de Ferrara-Florencia. En Breslau,
Cartagena coincide el 22 de diciembre con Pedro Tafur,
quien deja elogiosos comentarios sobre el prelado: «Era
noble hombre e discreto, e gran letrado, e llevaba buen
estado e era bien ataviado»; ambos coinciden asimismo
con la embajada borgofiona enviada a Alberto I1*. El
emperador y el rey de Polonia firmaron un acuerdo de
paz el 1o de febrero de 1439 en Namslau, que publicaron
el 14 de mayo. El mismo dia, Alonso de Cartagenay el
obispo de Senj informan por carta al papa®. Desde
Namslau Cartagena es escoltado en fecha indetermina-
da por mil caballeros hasta Maguncia, trayecto en el que
incluso sufrié un atentado perpetrado por los husitas
segun De actibus. No esta claro si permanece alli o en
Estrasburgo, o si bien le da tiempo a llegar a Basilea,

puesto que antes de la sesién 34 (celebrada el 25 de junio
de 1439), en la que se iba a deponer a Eugenio IV, la
delegacion castellana abandona el concilio y se dirige a
Estrasburgo, desde donde escribe una carta al rey de
Francia el 29 de julio*’. Cartagena llega a Castilla a fina-
les de diciembre siguiendo el Rin, atravesando Flandes
y tomando la ruta maritima®’.

Entre los representantes de Borgofia en el Concilio
de Basilea se encontraba Pierre de Vauldrey*. Este es-
cudero y copero de Felipe el Bueno habia participado
en la embajada a Portugal de 1428-29, aunque no en el
recorrido por Castilla y Granada; fue a quien se le en-
carg6 llevar a su sefior el 12 de febrero de 1429, por via
maritima, las condiciones del matrimonio pactadas con
Juan I'y el retrato de la infanta Isabel pintado por Jan
van Eyck. El mismo personaje llegé a Sintra con la res-
puesta del duque el 4 de junio de 1429%. Por tanto,
Alonso de Cartagena conocié —en Basilea— al menos
auna persona que aprecié de primera mano la calidad
del trabajo de Jan van Eyck; y no solo eso, ya que tal
persona era precisamente el mensajero que se encargd
del transporte y la custodia de una pintura de vital im-
portancia, puesta a su cuidado durante el desplazamien-
to maritimo desde la Peninsula Ibérica hasta Flandes.

Al Concilio de Basilea acudié otro personaje clave
a finales de 1437: Diego de Valera, caballero, cronistay
diplomatico’®. El 7 de enero de 1438 los embajadores
castellanos en Basilea lo enviaron a Felipe el Bueno para
solicitar un salvoconducto ante la eventualidad de tener
que atravesar Borgofa y Flandes de regreso a Castilla”™.
Sabemos por referencia autobiografica que Valera pre-
senci6 la coronacién de Alberto como rey de romanos
en Praga el 29 de junio de 1438. Valera escribi6 una
abundante obra y vivié hasta el reinado de los Reyes
Catdlicos’”. En varios de sus tratados cita con gran res-
peto al «reverendo doctor don Alonso de Cartagena,
obispo de Burgos» y emplea su informacion, particular-
mente la contenida en el Tratado de las sesiones. También
recibié una notable influencia de la obra de don Alonso
Defensa de virtuosas mujeres, lo cual demuestra que Vale-
ra leyé obras de Cartagena entre 1430 y 1434, cuando
era doncel en la corte de Juan IT%. En su crénica Vale-
riana también muestra una fuerte dependencia de las
obras histoéricas del prelado’™.

Segun la Cronica de fuan 11, en 1440 —aunque es mas
posible que se tratase del afo siguiente— acudi6 a la
corte del rey castellano Xateobelin (Chiteau-Belin),

MANUEL PARADA Y JESUS R. FOLGADO. JAN VAN EYCK, ALONSO DE CARTAGENA Y LA FUENTE DE LA GRACIA 21



faraute del duque de Borgofia, para pregonar un paso
de armas convocado por el conde de Charny. En el acto
estuvieron presentes el rey y el principe Enrique, entre
otros. En 1441 Valera tenia que partir en misién diplo-
madtica a Inglaterra, Borgona y Dinamarca por orden de
Juan Il y le pidi6 licencia para participar en dicho tor-
neo, conocido como Pas de [’Arbre Charlemagne, que
se celebrd a las afueras de Dijon entre julio y agosto
de 1443%. Alli, Valera destacé no como justador, sino
como gran caballero y cortesano a todos agradable, se-
gun testimonia Olivier de La Marche. Incluso pasé ala
posteridad a través del poema Chanson du Pas de Mar-
sannay*. El paso de armas habia sido convocado por
Pierre de Bauffremont, conde de Charny y caballero de
primera generacién de la orden del Toisén de Oro,
quien habia representado en 1434 a Felipe el Bueno
como padrino de bautizo del hijo de Jan van Eyck”.
Valera recibié como recompensa del duque de Borgofia
50 marcos de plata en doce tazas y dos salvillas, como
recoge la Cronica de Juan IT.

La obra de Valera gozé de éxito internacional, con-
cretamente en Borgofia, donde Hugue de Salve — Gon-
zalo de Vargas, preboste de Fourne, siciliano subdito
del rey aragonés— tradujo al francés medio entre 1454
y 1459 el Espejo de verdadera nobleza como Traité de
noblesse y se lo dedicé a Felipe el Bueno®. Valera se for-
j6 asi fama de caballero, cortesano y persona docta en
opinién de borgofiones y alemanes®. A principios
de 1444 estd de regreso en Castilla, visita al rey en Torde-
sillas y este le ordena ir al encuentro de Alvaro de Luna
en Escalona. Después vaa Cuencay desde alli a Palencia,
para salir de nuevo con destino a Francia con la misién
de negociar un intento de matrimonio de Juan II conla
hija del rey, tentativa que boicoteé Alvaro de Luna en
favor del enlace con Isabel de Portugal.

Los datos apenas expuestos permiten ver que Alon-
so de Cartagena tuvo estrecho contacto con personas
relacionadas con Jan van Eyck y su entorno en varias
ocasiones, e incluso no seria descartable que llegara a
conocer al propio artista, al menos en su viaje ibérico
de 1429. Ademds, Cartagena visité Flandes a su regreso
a Castilla desde el Concilio de Basilea en 1439-40.
Como hipétesis planteamos que el prelado pudo realizar
en este momento el encargo de la Fuente, cuyo proceso
creativo tal vez supervisaron en Flandes sus familiares
los Maluenda y Diego de Valera, quienes pudieron lle-
varlo a Castilla hacia 1443.

22 BOLETIN DEL MUSEO DEL PRADO -

2. Detalle de la estructura 3. Detalle de la reflectografia
infrarroja con el disefio
original de traceria calada
en la flecha central de

La fuente de la Gracia

arquitecténica central de
La fuente de la Gracia, sobre
la que se anadi6 la flecha
principal

BURGOS AL REGRESO DE BASILEA:
ALONSO DE CARTAGENA Y JUAN DE COLONIA
Los Santa Maria y los Maluenda eligieron el convento
dominico de San Pablo de Burgos desde 1413 como lugar
privilegiado de enterramiento e intentaron poseer dicho
derecho en exclusiva hasta finales de siglo®. Ademas de
ello, Pablo de Santa Maria y Alonso de Cartagena lleva-
ron a cabo un intenso mecenazgo en el monasterio de
San Juan de Ortega. El primero entregé el maltrecho
cenobio agustino a la orden jerénima en 1430, mientras
que el segundo amplié su iglesia. Como vimos, el mo-
nasterio se puso bajo el control de la familia, pues su
prior fue fray Gonzalo de Maluenda, primo de Cartage-
na. Su proteccion determing la ripida concesion de
privilegios por parte de Juan II y Enrique I'V. También
el primer conde de Haro protegi6 el cenobio, pues fi-
nanci6 el baldaquino del sepulcro del titular en 1464.
En las obras de San Pablo de Burgos trabaj6 para
Pablo de Santa Maria el lapicida Juan Ferndndez de
Ampuero, que pudo ser padre de la esposa de Juan de
Colonia y de Pedro Ferndndez de Ampuero, empleado
por Alonso de Cartagena en San Juan de Ortega®. El
hecho de que Juan Fernindez de Ampuero consiguie-
se sepultura en San Pablo, lugar que tan celosamente
protegian los Cartagena, denota que era apreciado por
la familia y que disfrutaba de una posicién acomodada.
Asimismo, las innovadoras tracerias flamigeras de la tri-
buna del coro de San Juan de Ortega —aunque resuel-
tas de modo tosco— invitan a pensar que un arquitecto
fordneo suministré modelos que Ampuero adapté a la
tradicién local. Juan de Colonia estd documentado en
Burgos como cofrade en 1442 y trabajando en las flechas
de la catedral en 1449%. Atin se debate su contribucién a
la capilla de la Visitacién (1440-42) y ala primera fase de
ejecucion de las flechas de la catedral (iniciadas en 1442).
Pese a ello, es evidente que Alonso de Cartagena pro-
movié la renovacién arquitecténica del templo a partir
de su experiencia internacional y estimul6 la llegada de
obras y artistas forineos, como por otra parte sostiene la

TOMO XXXV - NUMERO §3 - 2017 - ISSN: 0210-8143



[}

!'.
;
\

tradicién local. En sus primeros anos en Burgos, la pre-
sencia de Juan de Colonia no se refleja en los documen-
tos tal vez porque no gozaba del estatus legal necesario
para contratar obras directamente. Tanto su llegada a
Burgos como su alianza con los Ampuero pudieron estar
relacionadas con la proteccion que le brindé Cartagena.
Juan de Colonia pudo suministrar los elementos mds
innovadores que se reflejan en el trabajo de sus colegas
castellanos desde al menos 1442 y, una vez estabilizada
su situacién en Burgos, firmar como maestro y dirigir
obras a partir de 1449.

La Fuente de la Gracia, al igual que la capilla de la Vi-
sitacién y las flechas catedralicias, emplea elementos
innovadores que conoce a raiz del viaje de Alonso de
Cartagena a Basilea, Alemania y Borgofa. A este res-
pecto, el elemento mds significativo en la pintura es la
flecha de la torre central (fig. 2), que se afiadié alo largo
del proceso creativo® y cuyo dibujo subyacente revela
que se concibi6 con traceria calada tanto al exterior
—con tetralébulos y vejigas— como en los arcos interio-

res (fig. 3), similares a los arbotantes internos calados de
la torre de la catedral de Ulm (fig. 4). El interés por las
flechas caladas se refleja también en la del taberniculo
situado sobre la fuente, disefio que se respeté en la fase
final del cuadro (fig. 5). Por otro lado, Juan de Colonia
pudo participar en 1464 en el baldaquino del sepulcro de
San Juan de Ortega comisionado por Pedro Ferniandez
de Velasco, primer conde de Haro y amigo intimo de
Alonso de Cartagena®. El baldaquino muestra solucio-
nes similares a las de la Fuente, como tracerias caladas, pi-
lares en esquina y pindculos rematados en pomas (fig. 6).

Por otro lado, se ha propuesto que el obispo efigia-
do en la Fuente representa a Cartagena (fig. 7), aunque
no se ha establecido una comparacién con otros retra-
tos conocidos del personaje®. La hipétesis se refuerza
si se compara con la figura yacente de su sepulcro en la
capilla de la Visitacién de la catedral de Burgos. Un
examen atento permite aseverar que en ambas obras
coinciden los rasgos de ambos retratos: mirada pene-
trante, lineas del perfil, potente nariz con fosas amplias

MANUEL PARADA Y _]ESUS R. FOLGADO. JAN VAN EYCK, ALONSO DE CARTAGENA Y LA FUENTE DE LA GRACIA 23



y largas, papada y pliegues de la piel (fig. 8). La tumba
ya estaba «esculpida y fabricada» segiin el documento
fundacional de la capilla (de 7 de noviembre de 1449) y
el testamento de Cartagena (de 6 de julio de 1453),
aunque la historiografia discute si la escultura yacente
pertenece a dicho momento o si bien es una reforma o
adicion atribuida a Gil de Siloé y realizada hacia 1470%.
En cualquier caso, se acepta que sea un retrato fisioné-
mico del difunto y que al menos parte de la obra estuvo
dirigida por Juan de Colonia o por un maestro fordneo.

En definitiva, la Fuente de la Gracia se basa en el
Defensorium y la Apologia de Alonso de Cartagena, in-
cluye un retrato suyo y refleja sus preocupaciones
teoldgicas, politicas y arquitecténicas en torno al
Concilio de Basilea. Cartagena, una vez nombrado
obispo de Burgos (1435) y en la cima de su carrera tras
el concilio, pudo haber concebido durante su viaje de
regreso (1439-40) una gran obra pictérica flamenca y
la renovacién arquitecténica de su nueva sede. La in-
fluencia alemana se dejé sentir en la Fuente de la Gracia,
sea por las similitudes con arquitecturas como las de
Juan de Colonia, sea por la plausible participacién de
un pintor renano en los dngeles musicos. A esta cola-

24 BOLETIN DEL MUSEO DEL PRADO -

boracién flamenco-renana en el seno del taller eyckiano
habria que afiadir el influjo —ya sefialado por la histo-
riografia desde Picht a Pereda— de la Biblia de Alba,
obra de eruditos hebreos y miniaturistas toledanos
conocedores de la miniatura italiana del Trecento. Es
probable que Cartagena suministrase al taller de Van
Eyck un modelo general para la pintura a partir de su
experiencia hispana y germanica; en el proceso crea-
tivo, la adicién de la flecha central y los profetas resul-
taria fundamental para los intereses que el obispo
burgalés materializaba en torno a 1442 en su catedral
y €n sus escritos.

ALONSO DE CARTAGENA, LOS JERONIMOS

Y EL PARRAL

Ya hemos senalado los vinculos personales y familiares
de Cartagena con el refundado monasterio jeréni-
mo de San Juan de Ortega. Las relaciones del prelado
con dicha orden no se detienen aqui. Pocas veces se
destaca que las Gnicas obras impresas de Alonso de
Cartagena en el siglo xv fueron el Oracional, la Apologia
y la Glosa a san Juan Criséstomo®. Cartagena no llegé a
conocer la imprenta, doné sus obras manuscritas —y

TOMO XXXV - NUMERO §3 - 2017 - ISSN: 0210-8143



4. Interior de la torre principal 7. Detalle del obispo de

de la catedral de Ulm La fuente de la Gracia, quizis
(Alemania) Alonso de Cartagena
5. Detalle de la flecha calada 8. Andnimo, detalle del

del tabernaculo situado sepulcro de Alonso de
Cartagena, antes de 1449
o hacia 1470. Catedral
de Burgos, capilla de

la Visitacién

sobre la fuente en el cuerpo
intermedio de La fuente de
la Gracia

6. Anénimo, sepulcro de San Juan
de Ortega en el monasterio de
sunombre (Burgos), h. 1464

sin firmar— a su capilla funeraria y ordené que se res-
petara el anonimato de sus trabajos. Por fortuna, esta
ultima peticién fue desestimada, y en 1487 se llevé a
cabo en Murcia la impresién de los tres trabajos cita-
dos. El responsable de esta pequefia antologia fue
Diego Rodriguez de Almela, canénigo de la catedral
de Murciay antiguo criado de don Alonso a cuyo ser-
vicio entré en el palacio episcopal de Burgos hacia
1440, con apenas 14 afios. Exploré con avidez la bi-
blioteca del prelado, a quien sirvi6 hasta su muerte,
acaecida tras la peregrinacion a Santiago en 14567 Es
importante hacer notar que, en esta edicién de 1487,
alas tres obras de Cartagena, Almela afiade dos traba-
jos que dice haber iniciado con 26 afios a peticién del
prelado, dado que este no podia ocuparse de semejan-
te labor debido a sus obligaciones. Esta pareja de obras
son Valerio de las historias escoldsticas y de Espaiia'y Com-
pilacion de las batallas campales™. El prélogo de la Compi-
lacidn, revela que al cargo de la edicién de estos trabajos
de Cartagena y Almela estd fray Juan Ortega de Ma-
luenda, obispo de Coriay protector de Almela tras
la muerte de su anterior sostén, Juan Manrique, pro-
tonotario apostoélico y arcediano de Valpuesta. Ambos
personajes formaban parte del cabildo burgalés
durante el pontificado de Cartagena, pero lo mis in-
teresante es que Juan Ortega de Maluenda, ademas
de obispo de Coria, era monje jerénimo y sobrino de
Alonso de Cartagena™.

Larelacién de Cartagena con los jerénimos y el me-
cenazgo de la edicion de la_ Apologia por su sobrino fray
Juan Ortega de Maluenda refuerzan las vinculaciones
de la Fuente de la Gracia con dicha orden. Por si fuera
poco, la Apologia comienza con la explicacién de la uti-
lidad del Salmo 43:

Este psalmo dice el sacerdote quando quiere llegar al altar

para celebrar. E es convenible esta oracién para que la diga el
sacerdote que entiende celebrar o otro qualquier que quiera
comulgar. Y porque es larga puédela decir de manana antes
que vaya a la iglesia o el dia de antes.

Asi, este método de «contemplacién y oracién» que da
sentido a la Fuente de la Gracia, esta concebido ideal-
mente para una situacion semejante a la del destino

MANUEL PARADA Y _]ESUS R. FOLGADO. JAN VAN EYCK, ALONSO DE CARTAGENA Y LA FUENTE DE LA GRACIA 25



final de este cuadro, situado junto al lavabo de la sacris-
tia del Parral desde la donacién de Enrique IV. De tal
modo, los monjes podian meditar a través del texto y
del cuadro antes de dirigirse a celebrar.

La historiografia propone que la donacién al Parral
—fundado en 1447 — se realizé entre 1459 y la muerte
del monarca en 1474, aunque se opta preferentemen-
te por 1459, fecha en que se pone en funcionamiento
el cenobio”. Podemos comparar este regalo con otro
quizds mucho mads relevante y precioso para la menta-
lidad de la época. Siendo ain principe, Enrique —segtin
Colmenares— envié en 1438 una embajada a Francia
que solicité la extraccion de una reliquia de la espalda
de santo Tomads de Aquino, directamente de su tumba
en Toulouse, operacién que autorizaron el rey francés
y el papa Eugenio I'V"™. No obstante, no hay constancia
de la existencia de esta embajada y cuesta imaginar que
el principe Enrique, con 13 afios, enviase semejante mi-
sién; podria tratarse de una confusién del cronista.
Resulta llamativa la fecha de 1438, en la fase final del
Concilio de Basilea. El 11 de febrero de dicho afo la
delegacion castellana en Basilea escribe al rey de Fran-
ciay al arzobispo de Toulouse para proponer una alian-
za que evitara el cisma de la Iglesia”. La concesién de
la reliquia por parte del rey galo y de Eugenio IV pudo
ser un elemento mds de esa negociacion. No se trata de
un asunto menor, puesto que el Doctor Angélico era
uno de los santos mas apreciados como modelo para la

26 BOLETIN DEL MUSEO DEL PRADO -

9. Anénimo flamenco, h. 1465-75.
Retablo del Santo Entierro.
Segovia, monasterio de
San Antonio el Real

vanguardia intelectual europea. La reliquia se llevé al
alcazar de Segovia, residencia del principe Enrique des-
de 1440. Yarey, Enrique IV (r. 1454-74) la doné al Parral
en 1463 acompanada de «una cadena de oro que pesa
tres marcos, dos onzas, e tres ochavas {...} de hechura
francesa»’®. En el Libro de la fundacién del Parral se reco-
ge la donacién de dicha cadena de oro para hacer el
relicario correspondiente:

Otrosi dio mds una cadena de oro para hacer una custodia
para en que estuviese y se llevase la honrada reliquia de sefior
santo Tomads que el dicho sefior rey dio a este monasterio, la
cual custodia estd en la sacristia y sirve para llevar el santo
sacramento el dia de Corpus Christi””.

Esta noticia se recoge en la seccion dedicada a la «plata
labrada y brocados de seda». La anotacién pertenece a
la misma época que la relativa al «retablo rico de pincel
de Flandes», situada en la seccion «ornamentos de bro-
cado de seda de la sacristia»’. Por comparacién de las
grafias contenidas en la lista cronolégica de monjes
profesos, fechamos la redaccién inicial del libro ha-
cia 15317. Este no ayuda, por tanto, para conocer la fe-
cha de las donaciones.

Si bien estos datos evidencian que a dia de hoy no
podemos saber cuiando Enrique IV recibid la Fuente ni
en qué momento la don al Parral, al menos permiten
vislumbrar la capacidad de maniobra del joven princi-
pe y su entorno. Su caso es comparable al del notable

TOMO XXXV - NUMERO §3 - 2017 - ISSN: 0210-8143



retablo escultérico procedente de Flandes conservado
en otra fundacién de Enrique IV en la misma ciudad de
Segovia: el retablo de la Pasién en San Antonio el Real
(fundado en 1455)*, pieza datable entre mediados de
siglo y 1466, cuando la menciona Le6n de Rosmithal®.
En el claustro de dicho convento se conservan asimis-
mo tres tripticos flamencos realizados en Utrecht ha-
cia 1465-75 que combinan pintura y grupos escultéricos
en barro cocido. El dedicado al Santo Entierro nos inte-
resa en particular porque esta encastrado en una elabo-
rada hornacina de yeso decorada con elementos
arquitect6nicos y tracerias goticas (fig. 9)*, una disposi-
cién que recuerda a la de la Fuente de la Gracia en la sa-
cristia del Parral, cuyo encastre de yeso no se conserva.

Es patente el aprecio de Enrique IV por las obras
flamencas —bajo esta etiqueta o adjetivadas como
«francesas»— asi como su capacidad de maniobra ain
como principe. ;Acaso era necesario ser rey para hacer
encargos, comprar en el mercado internacional o reci-
bir regalos? ;Acaso solamente se compraban o recibian
obras cuando se fundaba un convento? La ocasi6n era
particularmente propicia a partir de su boda en 1440
—con la asistencia de Alonso de Cartagena—, su ins-
talacion en el alcazar de Segovia —sede de la que Car-
tagena habia sido dedn— y su reconciliacién con Juan I1
en 1444"%. A partir de 1440 Segovia serd el centro neu-
ralgico de los estados del principe y en 1441 su privado
Juan Pacheco recibe jurisdiccion plena y derechos so-
bre los oficios de la ciudad, asi como la tenencia del
alcdzar real, mientras que en 1444 es nombrado mayor-
domo mayor de la casa del principe y en 1445 marqués
de Villena*. Cartagena desempefi6 en dichos afios un
papel clave en unas circunstancias muy delicadas para
la monarquia castellana frente a los infantes de Aragén
y las familias que los apoyaban dentro de Castilla, si-
tuacién que se saldé con la primera batalla de Olmedo
(mayo de 1445), de la que salieron reforzados Juan 11,
su hijo Enrique, Alvaro de Luna, el marqués de Villena
y el conde de Haro®.

Tras la victoria de Olmedo, Juan II doné a la cartu-
ja de Miraflores en Burgos —su fundacion predilecta—
el Triptico de Miraflores de Rogier van der Weyden.
Segun Canas esta pieza era un retablo portatil encarga-
do por el rey o adquirido en Flandes por su agente Juan
de Morillo —que asisti6 a una feria en Amberes— tal
vez en 1438%. Su tinico argumento es que el 29 de marzo
de dicho ano Eugenio IV ratificé y ampli6 el privilegio

MANUEL PARADA Y JESUS R. FOLGADO. JAN VAN EYCK, ALONSO DE CARTAGENA Y LA FUENTE DE LA GRACIA 27

por el cual Juan II podia usar altar portatil””. De nuevo
nos encontramos con la fecha clave de 1438, la misma
de la reliquia de santo Tomads de Aquino y de las peripe-
cias de la delegacion castellana en el Concilio de Basilea.
¢No seria mas sencillo que la bula y el triptico fuesen
negociados y traidos por algin miembro de la delega-
cién castellana? ;Quizds Alonso de Cartagena adquirié
el triptico por iniciativa propia a su paso por Flandes?
En cualquier caso, resulta llamativo el tipo de arco con
tracerias del tabernaculo dorado de la Fuente de la Gra-
cia, cuyo disefio es notablemente similar a los arcos del
Triptico de Miraflores y la Madonna Durén. Por otro lado,
la donacién de Enrique IV al Parral podria emular la de
su padre a Miraflores (1445) y ser préxima, asimismo, a
otras donaciones del nuevo monarca al inicio de su rei-
nado en Segovia, concretamente a su otra fundacion,
San Antonio el Real (entre 1455 y 1466).

Hacia la década de 1460 Diego de Valera, de quien
ya hemos hablado en relacién con Alonso de Cartage-
nay Flandes, dedica al marqués de Villena dos de sus
tratados influidos por trabajos de Cartagena, Providen-
cia contra Fortuna y Ceremonial de principes. Otro dato
que conecta ideolégicamente a Valera con Cartagena
son sus opiniones sobre los judios —que deben conver-
tirse voluntariamente — y conversos —quienes deben
ser respetados en su dignidad y estado tras la conver-
sion—. Es en su Espejo de verdadera nobleza o Tratado de
la nobleza y fidalguia, redactado y dedicado a Juan I1
hacia 1439-41, donde Valera hace su defensa mds apa-
sionada de los conversos®. Esta claro que las mismas
ideas que presentan la Fuente de la Gracia, el Defensorium
y la Apologia eran compartidas por los circulos cultura-
les en torno a Juan I1 y Alonso de Cartagena, y parti-
cularmente por el principe Enrique y el marqués de
Villena, a la saz6n su mano derecha y cofundador del
Parral. Para entender la vision de Enrique IV sobre este
asunto en relacién con sus donaciones al Parral, suge-
rimos consultar los dos privilegios que el monarca con-
cedi6 al monasterio en marzo de 1456 —meses antes
de la muerte de Cartagena— y en 1462. En el predm-
bulo de ambos documentos se indica que los reyes

deben honrar e decorar las iglesias e casas de oracién dotando
aquellas e sosteniendo los prelados e ministros dellas
faziéndoles muchos bienes e mercedes, gracias e limosnas,
lo cual no solamente acostumbr6 el pueblo de Israel que vivia
solaley de Scriptura e después el pueblo catélico cristiano en



laley de Gracia, mas aun lo fazian los emperadores e reyes e
principes del pueblo de los gentiles.

El preambulo anade que estos monarcas siempre favo-
recian a los sacerdotes de sus fundaciones para celebrar
los sacramentos y orar por las dnimas de los difuntos
segun el Evangelio, las Escrituras, los santos doctores
de la Iglesia y «algunos de los filésofos antiguos» que
decian que «el dnima no muere»®. Los guifios a las rela-
ciones entre Israel, la Sinagoga y la Iglesia, la Ley y la
Gracia, a partir de los métodos retéricos de Cartagena
—que subrayan asimismo que los reyes cristianos des-
cienden de los gentiles— son clamorosos. En los si-
guientes privilegios del Parral, concedidos por los Reyes
Catdlicos, los preambulos no incluyen esta reflexién
que buscaba la concordatio entre Iglesia, Sinagogay Gen-
tilidad. En 1463 Juan de Lucena dedic6 a Enrique IV su
Didlogo sobre la vida feliz, conversacién imaginaria entre
Alonso de Cartagena, el marqués de Santillanay el poe-
ta Juan de Mena, en la que se defiende asi la postura del
obispo de Burgos:

No pienses correrme por llamar los hebreos mis parientes:
sonlo, por cierto, y quiérolo. Ca si antigiiedad es nobleza,
;quién tan lejos?; si virtud, ;quién tan cerca?; o si, al modo
de Espafia, la riqueza es hidalguia, ;quién tan rico en su
tiempo? Fue Dios su amigo, su sefior, su legislador, su cénsul,
su capitan, su padre, su hijo y; al fin, su redentor. ;Oh inmortal
Dios, todos los oprobios son ya transmutados en gloria, y la
gloria contornada en denuesto! {Quienes discriminan a los
conversos} contrastan callando la verdad evangélica, diciendo
que la vera lux no ilumina los venientes a ella®.

En la sacristia del Parral, el cuadro estaba empotrado
en el muro «encajado en un ancho sélido recuadro de
yeso» —lo cual impedia que pudiera ser cambiado de lu-
gar— y tenia un «guardapolvo [....} lleno de inscripciones
hebraicas»”'. De nuevo se utilizan elementos que conec-
tan con los intereses y conocimientos hebreos proxi-
mos al entorno de Cartagena. Los jerénimos tenian
fama de acoger conversos entre sus monjes, con lo cual
un programa como el de la Fuente resultaba particular-
mente apropiado para su sacristia®. La inscripcién he-
brea del guardapolvo perdido pudo estar relacionada
con el titulo que se le asigna a la obra en el inventario
del Parral, Historia de la dedicacion de la Iglesia. Se ha pro-
puesto que el texto seria el mismo que figura en el mar-
co de la copia perteneciente a la catedral de Segovia:

28 BOLETIN DEL MUSEO DEL PRADO -

bajo el grupo cristiano «Aput te est fons vite» (Salmo 36,
10: «En ti estd la fuente de la vida») y bajo el de judios y
herejes «Dereliln} querunt fonten aque vive» (Jer 2, 13: «A
mi me dejaron, manantial de aguas vivas, y en tu luz
podemos ver la luz»)”. El objetivo de tales textos no es
atacar a los judios, sino insistir en la contraposicién
reflejada en el Defensorium y en la Apologia, que se re-
suelve con la conversién pacifica y sincera. Pero no sa-
bemos si realmente estas palabras latinas son las
mismas que estaban en el guardapolvo «leno de inscrip-
ciones hebraicas». En cualquier caso, ;por qué el libro
del Parral habla de la “Historia de la dedicacién de la
Iglesia”? Quizds la pintura se acompafiaba de alguna
referencia precisa en el marco de yeso o en el guarda-
polvo. Alonso de Cartagena recuerda la festividad de la
dedicacion de la Iglesia en su Oracional al definir la ado-
racién y la reverencia debidas a Dios:

Salamén quando hedificé el tenplo desque lo tovo acabado
ayuntada ende toda la iglesia de Ysrrael, finc6 amas las
rodillas en tierra e al¢é amas las manos al ¢ielo e fizo una
solepne ora¢ion que estd en el libro de los Reyes, de [quel
algunas devotas palabras se acostunbra decir en la fiesta de
la dedicacion de la iglesia®.

De tales palabras —se alude a I R 8, 22-53— podemos
destacar el versiculo 32: «tt oirds desde el cielo y actuaris,
y juzgaras a tus siervos, condenando al impio y hacien-
do recaer su proceder sobre su cabeza, y justificando
al justo para darle conforme a su justicia». En efecto, el
mensaje se corresponde con la iconografia de la Fuente
de la Gracia y con el texto de la Apologia sobre el salmo
Iudica me Deus. Por otro lado, no debemos olvidar que
Pablo de Santa Mariay sus hijos —entre ellos, el peque-
no Alonso— se convierten al cristi anismo el 21 de julio
de 1390, dia siguiente a la simbdlica fiesta de la dedica-
cién de la Iglesia de la catedral de Burgos”. Enrique IV
y el marqués de Villena, quizas asesorados por un jer6-
nimo judeoconverso cuya identidad trataremos de des-
entrafar mas abajo, eran conscientes de los mensajes
que eligieron para la sacristia del Parral.

HIPOTESIS FINALES

En el Libro de la fundacion del Parral, junto a nuestro
cuadro se registra «una Verénica de Flandes muy devo-
ta pintada en una tabla para las procesiones», hoy per-
dida aunque de la que existe una copia castellana de

TOMO XXXV - NUMERO §3 - 2017 - ISSN: 0210-8143



finales del siglo xv en Segovia®. Cartagena poseia en
su oratorio particular «una Verénica de Flandes» inven-
tariada a la muerte del prelado en 1456 entre los bienes
destinados a su capilla funeraria en la catedral burga-
lesa””. ;Podrian ambas referencias aludir ala misma obra?
Convendria profundizar en la llegada a Segovia de estas
obrasy su posible relacién con modelos eyckianos data-
dos en 1438 y 1440 (fig. 10)**. Cartagena adquiriria su
Verénica quizds a su paso por Flandes de regreso a Cas-
tilla en 1439-40, momento en el que pudo encargar la
Fuente de la Gracia.
La Fuente no estaba en poder de Cartagena a su muer-
te, pues no figura en su testamento ni en el inventario
post mortem. El obispo pudo entregar la obra al principe
Enrique para su oratorio del alcdzar de Segovia en tor-
N0 a 1444, al igual que este retuvo alli la famosa reliquia
de santo Tomads de Aquino adquirida en Francia en 1438
y que don al Parral en 1463. El cuadro se erigiria asi en
un canal para la formacidn del principe, quien, una vez
llegado al poder, seguiria respetando —como su pa-
dre— alos conversos. Juan II recibié de Alonso de Car-
tagena el Defensorium en 1450; su heredero pudo haber
recibido la Fuente y, spor qué no?, la_Apologia. No cono-
cemos la dedicatoria de la Apologia, precisamente porque
su destinatario seria el principe Enrique; a la hora de
imprimirla en 1487, Almela y Juan Ortega de Maluenda
—ala saz6n miembro del Consejo Real de Isabel la Ca-
télica— pudieron suprimir el dato, en linea con la dam-
natio memoriae que sufri6 Enrique I'V durante el reinado
de su hermana. El propio don Alonso pudo haberlo
hecho, como sucedié con su Anacephaleosis, dedicada
en 1456 a Enrique IV para hacerle consciente de su res-
ponsabilidad en la historia de Espafia en un momento
de optimismo ante el inicio del nuevo reinado, aunque
la frialdad con la que el texto fue acogido en el ambiente
cortesano motivé que Cartagena finalmente dirigiese la
obra al cabildo de Burgos®”.
Enrique IV apreciaba el arte, la compaiiia de reli-
giosos, los oficios divinos y era un gran melémano segin
su principal cronista:

[El rey} preciabase de tener cantores y, con ellos, cantar
muchas veces en los oficios divinales [...]. Siempre retraido,
tania dulcemente el laid, sentia bien la perfeccién de la
musica, los instrumentos de ella mucho le placian {...}. Muy
edificador de iglesias, monasterios; sustentador y dotador de
aquellos, dado a los religiosos y a su conversacion. Labraba

10. Anénimo segun Jan van Eyck,
Veronica, s. xv1. Oleo sobre tabla,

44 x 32 cm, Berlin, Gemildegalerie,
inv. 528

muchas e ricas moradas y en muchas fortalezas era sefior de
grandes tesoros, amigo y allegador de aquellos, mas por fama
que codicia™®.

Labusqueda de dicha fama irfa en la linea del mecenaz-
2o, que iba mas alla de la mera acumulacién de obras de
arte. El joven principe seria sensible a los contenidos
misticos y musicales de la Fuente y de la Apologia. La do-
nacién del cuadro por Enrique IV podria emular la del
Triptico de Miraflores a la cartuja burgalesa por su pa-
dre Juan IT en 1445 y ser proxima a la donacién de obras
flamencas a San Antonio el Real (1455-66) y ala de la
reliquia de santo Tomds de Aquino al Parral (1463), en
cualquier caso, anterior a la ruptura con el marqués de
Villenay a la Farsa de Avila (1467).

Tras la muerte de Cartagena (1456), Alonso de Espi-
na —confesor de Enrique IV— escribi6 el Fortalitium

MANUEL PARADA Y _]ESUS R. FOLGADO. JAN VAN EYCK, ALONSO DE CARTAGENA Y LA FUENTE DE LA GRACIA 29



fidei (1458), obra profundamente anticonversa y que
proponia la instauracién de la Inquisicién, al tiempo
que tenian lugar las acusaciones del guardidn francisca-
no Hernando de la Plaza™'. A ambos se opuso el judeo-
converso Alonso de Oropesa, consejero de Enrique IV
y general de los jer6nimos entre 1457y 1468, época cri-
tica del problema converso'. El libro de cabecera de
Oropesa fue el Defensorium de Alonso de Cartagena,
que le inspiré su obra Lumen ad revelationem gentium et
gloriam plebis tuae Israel (1465) escrita en defensa de los
conversos y dedicada a Alfonso Carrillo, arzobispo de
Toledo, tio y aliado principal del marqués de Villena.
Alonso de Oropesa también escribi6 sobre san Juan
Criséstomo, al igual que Cartagena. Como persona de
confianza de Enrique IV y maxima autoridad de la or-
den jerénima, Oropesa pudo estar vinculado con el
traslado de la Fuente al Parral. Sorprende que la reliquia
de santo Tomas de Aquino no se entregase a los domi-
nicos. ;Intento de inclinar del lado converso a la inte-
lectualidad de la Iglesia?

Unavez instalado en el monasterio jerénimo tras su
permanencia en el alcazar de Segovia y después de ha-
ber servido a la formacién del joven Enrique, el cuadro
permitiria a los monjes —muchos de ellos conversos —
reflexionar a través de la «contemplacién y oracién»

antes de la Eucaristia, como habria acostumbrado a
hacer el principe en su oratorio. Es importante subrayar
que no estamos ante una pintura propiamente de altar,
sino de oratorio, de studiolo o de sacristia. Los jeréni-
mos verian en la Fuente de la Gracia la salvacion de aque-
llos que comprendieran el verdadero significado de «las
palabras de los profetas y los arcanos de las Sagradas
Escrituras» y que «atraidos por la piedad reconozcan sus
errores e iluminados por la suprema Gracia, finalmente
avancen hacia la verdadera luz que es Cristo»”.

MANUEL PARADA LOPEZ DE CORSELAS es licenciado en Historia del Arte
y master en Estudios Avanzados en Historia del Arte Espanol por la
Universidad Complutense de Madrid, doctor en Historia del Arte por
la Universita di Bologna y doctor en Arqueologia por la Universidad
Rovira i Virgili. Actualmente es investigador «Juan de la Cierva» en el
Consejo Superior de Investigaciones Cientificas y profesor en el programa
Universidad para Mayores de la Universidad Complutense de Madrid.
Destacan sus estudios sobre el viaje a Espana de Jan van Eyck y el didlogo
multicultural en el mundo hispénico entre los siglos x1v y xvI.

manu_pl86@hotmail.com

JESUS R. FOLGADO GARCiA es licenciado en Ciencias Eclesiasticas,
licenciado en Teologia y doctor en Teologia por la Universidad San
Dimaso. Compagina su vocacién religiosa como presbitero con sus
labores de investigacién y docencia en la Universidad San Damaso de
Madrid y otros centros. Experto en arte y liturgia, es autor de numerosos
trabajos sobre los jerénimos — particularmente sobre fray Hernando de
Talavera—, la evangelizacion de Granada y el mecenazgo de la Iglesia.
Jjfolgadogarcia@yahoo.es

SUMARIO: Este trabajo contribuye a precisar el significado y la cronologia de la Fuente de la Gracia a través de las controversias en
torno a la Eucaristia, la herejia husita y la conversién de los judios abordadas en los concilios de Basilea y de Ferrara-Florencia. Por
otro lado, se aportan datos que permiten perfilar las circunstancias del encargo al taller de Jan van Eyck y de su recepcién en Castilla,
hasta su destino final en el monasterio de Santa Maria del Parral (Segovia). Se defiende que la personalidad clave que une todos estos
elementos fue Alonso de Cartagena y su red en la politica, la intelectualidad, el mecenazgo y el comercio internacional durante el
segundo tercio del siglo xv.

PALABRAS CLAVE: Janvan Eyck; La Fuente de la Gracia; Alonso de Cartagena; mecenazgo; teologia; relaciones internacionales

suMMARY: This paper helps to clarify the meaning and chronology of The Fountain of Grace through the study of the controversies
surrounding the Eucharist, the Hussite heresy and the conversion of the Jews addressed in the councils of Basel and Ferrara-Florence.
Additionally, data are provided to outline the circumstances of the commission of the painting from the workshop of Jan van Eyck, to
its reception in Castile, until arrival at its final destination in the monastery of Santa Maria del Parral in Segovia. The author upholds
that the key personality that united all these factors was Alonso de Cartagena and his network in politics, intellectuality, patronage
and international trade during the second third of the 15th century.

KEYWORDS: Jan van Eyck; The Fountain of Grace; Alonso de Cartagena; patronage; theology; international relations

30 BOLETIN DEL MUSEO DEL PRADO - TOMO XXXV - NUMERO §3 - 2017 - ISSN: 0210-8143



1. Parada y Folgado 2018.

2. El texto latino se reproduce en
Sudrez 1960, pp. 373-76; véase la traduc-
cién espafiola en Sanchez (s.£), pp. 3-6.

3. Sanchez (s.f), p. 3.

4. Ferndndez Gallardo 2012,
pp. 251-52,y Fernandez Gallardo 2014,
p. 580.

5. Denzinger y Hiinermann 2000,
nams. 1247-48.

6. La comuni6n bajo una tnica es-
pecie (pan) ya se habia decretado en el
Concilio de Basilea el 23 de diciembre
de 1436 (véase Alvarez 1992, p- 337, doc.
124), pero serd el Concilio de Ferrara-
Florencia el que definitivamente lo
sancione.

7. Para una visién histérica remiti-
mos a Garcia-Villoslada 1999, pp. 267-97.

8. Denzinger y Hiinermann 2000,
n.° 1258.

9. Ibidem, nams. 1310-27.

10. Véase Bourgeois, Sesboiié y
Thinon 1996, pp. 93-98.

11. Denzinger y Hiinermann 2000,
nums. 1320-22.

12. Ibidem, n.° 1321.

13. Ferndndez Gallardo 2002,
pp. 121-22.

14. Zurara— Pereira 1915, p. 97.

15. Fernandez Gallardo 2002, p. 123.

16. Sobre el viaje a Espana de Jan
van Eyck, véase Parada 2016.

17. Dequeker 2017, p. 63.

18. Parada 2018, p. 5.

19. Actas del Ayuntamiento de Bur-
g0s, afio 1429, fol. 341-v; extracto publi-
cado en Serrano 1942, pp. 72y 269-71.

20. Gilliodts-Van Severen 1904,
p- 567, docs. 693-94.

21. Fernandez de Cérdova 2013,
p. 6oo0.

22. Scordia 2009.

23. Serrano 1941, pp. 6-7.

24. Fallows 1995, pp. 148-51.

25. Fernindez Gallardo 2002,
Pp- 152-53; texto original en Penna
1959, pp. 220, 227y 228.

26. Sobre dichas relaciones familia-
res, véase Casado 1985.

27. Cantera 1951, pp. 66-70.

28. Ibidem, pp. 66-67. Pedro de Car-
tagena es designado en diciembre de
1428 como procurador «para lo de la
tregua de los moros» de Granada. Die-
go Garcia de Santa Maria es elegido
mayordomo de Burgos en enero de
1429 para dicha anualidad y Alvar Ro-
driguez de Maluenda es alcaide del
castillo de Lara.

29. Rilova 2008, pp. 108-9 y 181.
Entre los regidores del periodo 1416-25
figuran Pedro de Cartagena y Alvar
Garcia de Santa Maria; en 1426-35, Al-

var Rodriguez de Maluenda, Pedro de
Cartagena, Juan Rodriguez de Maluen-
da, Gonzalo Rodriguez de Maluenday
Alvar Garcia de Santa Maria; en 1435-
45, Pedro de Cartagena, y en 1446-55,
Pedro de Cartagena, Diego Garcia de
Burgos, Alvaro Rodriguez de Maluenda
y Gonzalo Alonso de Burgos.

30. Rivolva 2008, p. 181.

31. Casado 1985, p. 151.

32. Actas del Ayuntamiento de Bur-
gos, afo 1429, fol. 34r. Agradecemos la
ayuda de César Olivera (CSIC) para la
correcta lectura del documento.

33. Actas del Ayuntamiento de Bur-
£0s, ano 1429, fol. 35r. En la reunion se
traté el pago de 4.600 maravedies a
Alvaro de Maluenda, destinados a la
compra de madera para las obras del
castillo de Lara.

34. Cantera 1951, pp. 388-96.

35. Para comprender las relaciones
familiares, véase Diaz 2015.

36. Casado 2005, pp. 156-57.

37. Sudrez 1959, pp. 39-41, y Gonzi-
lez Arce 2010, pp. 164y 168.

38. Gailliard 1858, p. 177.

39. Sobre la embajada castellana en
Basilea, véase Serrano 1942, p. 139; Sua-
rez 1960, pp. 115-41; Ochoa 1990, pp.
258-67 y 270, y Fernindez Gallardo
2002, pp. 135-208. Seria necesario pro-
fundizar en los archivos de Viena y
Praga.

40. Sobre la geopolitica en torno al
Concilio de Basilea, véase en general
Alvarez 1992.

41. Sudrez 1960, pp. 52-67.

42. Beltrdn 1966, vol. I, p. 317y
vol. IT, doc. 890, p. 402.

43. En general, véase Beltran 1970,
pp- 328-32,y Ferndndez Gallardo 2002,
Pp- 209-27.

44. Tafur 1874, p. 273.

45. Alvarez 1992, p. 438, docs. 354-55.

46. Fernandez Gallardo 2002, pp.
226-27.

47. Sobre este particular insiste Ma-
ria Pilar Garcia en Garcia Cuetos 2010,
pp- 86-87.

48. Toussaint 1942a, pp. 32, 33, 91y
147,y Toussaint 1942b, docs. 4,5, 16y 17.

49. Parada 2016, pp. 85, 86, 171, 172,
185y 186.

50. Moya 2011, pp. 17-18, y Salvador
y Moya 2013, p. 1033.

s1. Alvarez 1992, p. 366, doc. 210.

52. Para toda la informacién apor-
tada sobre Diego de Valera remitimos
a’Torre 1914, pp. 71-83.

53. Accorsi 2010, p. 22.

54. Moya 2011.

55. Torre 1914, pp. 71-83; Riquer
1965, pp. 53-57-

56. Serrano 2014.

57. Dominguez Casas 1993, p. 604.

58. Pérez de Guzman 1591, fol. 202v.

59. Serrano 2010, pp. 109-19.

60. Serrano 2013, p. 306.

6r. Casillas 2002, pp. 231-35 y 254-58.

62. Casillas 2003, pp. 130-31.

63. Para un estado de la cuestion
sobre las relaciones entre Alonso de
Cartagena y Juan de Colonia, véase
Menéndez 2014 y Menéndez 2016.

64. Agradecemos esta indicacién a
José Juan Pérez Preciado.

65. Valdivielso 1985, pp. 102-3, y An-
drés 1995, p. 30.

66. Dequeker 2011, p. 108.

67. Cenddn 2002, p. 210.

68. Gémez Bércena 1988, pp. 50-53;
Roll 2001y Cenddn 2002, pp. 211-13.

69. Véase en general Ferndndez
Gallardo 2010.

70. Armenteros 2013.

71. Madrid, Biblioteca Nacional de
Espafa (en adelante BNE), Sign.
INC/249. Este ejemplar incluye la edi-
cion de 1487 de todas estas obras de
Varela y Cartagena, que se cierran con
la elegia de Fernan Pérez de Guzman
dedicada al difunto Cartagena.

72. Asi se recoge en el prélogo de la
Compilacion (véase el ejemplar citado
en la nota anterior), fol. 162r. La refe-
rencia a su condiciéon de monje jeréni-
mo se encuentra anotada a mano en
este mismo folio. Ello nos invita a pen-
sar que este cédice pertenecié a una
comunidad jerénima.

73. Fransen 2012, pp. 43y 50.

74. Colmenares 1970, vol. IT, p. 17.

75. Alvarez 1992, p. 369, docs. 217-18.

76. Colmenares 1970, vol. IT, p. 17.
Véase Ladero y Cantera 2004, pp. 308
y 330. En las cuentas de Enrique IV fi-
gura la entrega el 1 de abril de 1463:
«Prior y convento del monasterio de
Santa Maria del Parral, de Segovia, una
cadena de oro que pesa 3 mar., 3 0z., 3
rs., de ley de oro de doblas y de hechu-
ra francesa, para guarnecer la reliquia
de la espalda de santo Tomds de Aqui-
no. Manda el rey que también se entre-
gue al monasterio esta reliquia con la
bula del papa que habla de ella» (Lade-
ro y Olivera 2016, vol. I, p. 631, doc.
1747).

77. BNE, Sign. MSS/19412, fol. 46r.

78. Ibidem, fol. 54v.

79. Ibidem, fol. 102v. Es evidente que
este libro compila datos de otro regis-
tro anterior.

80. Sobre dicho monasterio, véase
Cendén 2016. Deseamos expresar
nuestro agradecimiento a la comuni-
dad de San Antonio el Real de Segovia

por permitirnos fotografiar y reprodu-
cir el Retablo del Santo Entierro, asi como
a Arturo Ruiz Parra por realizar la fo-
tografia.

81. Moreno Alcalde 1997, p. 30; véa-
se la pagina de web de Albayalde Con-
servation, «Retablo de la Pasion».

82. Véase la pagina web de Albayal-
de Conservation, «Retablo del Santo
Entierro».

83. Sudrez 1975, p. 159.

84. Cafas 2016a, pp. 340-41y 344.

85. Fernandez Gallardo 2002,
pPp- 237-40.

86. Cafias 2016b, pp. 25-27.

87. Villarroel 2000, pp. 150 y 174, y
Villarroel 2006, p. 393.

88. Accorsi 2011, pp. 325-28.

89. Se usan estas formulas en las
donaciones al Parral contenidas en el
Archivo Histérico Nacional, Clero,
carpeta 1969, doc. 10 (30 de marzo de
1456, tercias de Nieva), y carpeta 1970,
doc. 15 (1462, privilegio de doscientos
carneros y otorgacion del titulo de Real
Monasterio).

90. Lucena— Miguel 2014, pp. 48-49.

91. Madrazo 1875, p. 39.

92. Véase Azcona 1973.

93. Fransen 2012, p. 57.

94. Gonzilez-Quevedo 1983, p. 200.

95. Serrano 1942, p. 22. Alonso de
Cartagena alude a la fecha de funda-
ci6én de la catedral de Burgos (20 de
julio de 1222) en su Anacephaleosis y en
el Duodenarium; véase Fernandez y Ji-
ménez 2016, p. 3 §3 y nota 107.

96. Pereda 2013, p. 151.

97. Lopez Mata 1947, p. 635.

98. Jones 1998, pp. 96-100.

99. Ferndndez Gallardo 2002, pp.
280-81.

100. Ladero 1991, pp. 245-46.

101. Ruiz-Gilvez 2014, pp. 279-82.
El cambio de enfoque se aprecia en
una de las versiones miniadas del tra-
tado, en la que se representa a los ju-
dios con los ojos vendados, pero en
esta ocasion atacan con lanzas a los
cristianos.

102. Mdrquez 1960, pp. 113-14.

* Este articulo es resultado del con-
trato de investigacion entre el Museo
Nacional del Prado y el Consejo Supe-
rior de Investigaciones Cientificas con
referencia I+D CSIC-IH r20105180011:
«En torno a Jan van Eyck, Espana y la
Fuente de la Gracia» (IP: Manuel Parada)
y del proyecto I+D HAR2017-82170-P:
«Promocién artistica y cultura cortesa-
na en Castilla durante los reinados de
Juan IT y Enrique I'V» (1405-1474) (IP:
Fernando Villasefior).

MANUEL PARADA Y _]ESUS R. FOLGADO. JAN VAN EYCK, ALONSO DE CARTAGENA Y LA FUENTE DE LA GRACIA 31





