
CAURIENSIA, Vol. XX (2025) 997-1018, ISSN: 1886-4945 – EISSN: 2340-4256 

Doi: https://doi.org/10.17398/2340-4256.20.997 

 

EL CARMELITA JUAN DE LAS RUELAS Y SU OBRA SOBRE LA 
BELLEZA CORPORAL DE LA VIRGEN (1621)* 

 

THE CARMELITE JUAN DE LAS RUELAS AND HIS WORK ON THE 
BODILY BEAUTY OF THE VIRGIN (1621) 

 

 

HENAR PIZARRO LLORENTE 
Universidad Pontificia Comillas 

 

 

Recibido: 06/04/2025 Aceptado: 26/06/2025 

 

RESUMEN 

El libro titulado Hermosura corporal, de la madre de Dios escrito por Juan de las 
Ruelas, carmelita sevillano, tuvo un dilatado proceso desde que el autor inició su escri-
tura hasta la publicación en 1621. Ha sido necesario abordar la correcta identificación 
del autor, así como la clarificación de la intención de una obra que se fue gestando en el 
contexto de la polémica inmaculista, cuyo epicentro tuvo lugar en Sevilla entre 1615 y 
1617. Así mismo, las divisiones existentes en la Casa Grande carmelitana tampoco fa-
vorecieron un clima propicio para que la obra, sometida a diversas revisiones, viese la 
luz. Sin pretender ser un tratado de arte, puesto que el objetivo era sustentar una imagen 

 
*  Este trabajo es resultado de investigación realizada en el proyecto de I+D+i de Generación de 

Conocimiento titulado “Autoficción y egodocumentos en el Siglo de Oro” (Acrónimo: EGO. Referencia: 
PID2023-146789NB-I00), financiado por la Agencia Estatal de Investigación, el Ministerio de Ciencia, 
Innovación y Universidades y cofinanciado por la Unión Europea. 



998                                                                                           HENAR PIZARRO LLORENTE 

CAURIENSIA, Vol. XX (2025) 997-1018, ISSN: 1886-4945 – EISSN: 2340-4256 

 

real de la Virgen, el tema abordado tuvo interés para los jóvenes pintores que se forma-
ban en el taller de Francisco Pacheco, puesto que se había generado un modelo que 
estuvo relacionado con uno de los primeros encargos recibidos por Diego Velázquez. 

Palabras clave: Duque de Béjar, Inmaculada Concepción, marquesa de Ayamonte, 
Diego Velázquez. 

 

ABSTRACT 

The book entitled Hermosura corporal, de la madre de Dios written by Juan de las 
Ruelas, a Carmelite from Seville, had a long process from the moment the author began 
writing it until its publication in 1621. It has been necessary to address the correct iden-
tification of the author, as well as the clarification of the intention of a work that was 
developed in the context of the Immaculate Controversy, whose epicenter took place in 
Seville between 1615 and 1617. Likewise, the existing divisions in The Carmelite Great 
House also did not favor a favorable climate for the work, subjected to various revisions, 
to see the light. Without pretending to be an art treatise, since the objective was to sup-
port a real image of the Virgin, the topic addressed was of interest to the young painters 
who were training in Francisco Pacheco's workshop, since a model had been generated 
which was related to one of the first commissions received by Diego Velázquez. 

Keywords: Duke of Béjar, Immaculate Conception, Marchioness of Ayamonte, Di-
ego Velázquez 

 

 

I. INTRODUCCIÓN 

La obra Hermosura corporal, de la madre de Dios, escrita por fray Juan de 
las Ruelas y Córdoba, perteneciente a la Orden de Nuestra Señora del Carmen, 
fue impresa en Sevilla, por Diego Pérez, en 1621, y elaborada en plena convul-
sión de la polémica inmaculista1. El autor, que ocupaba el cargo de definidor de 
la carmelita provincia de Andalucía, fue plasmando su interés por esta cuestión 
de forma paralela a los acontecimientos vividos en la ciudad, verdadero 

 
1  Para la realización de este trabajo, hemos usado la edición digitalizada por Google Books sobre un 

ejemplar de la biblioteca de la Universidad Complutense de Madrid, ex-libris ms. de la Casa Profesa de la 
Compañía de Jesús de Madrid en portada, accesible en el siguiente enlace: 
https://books.google.com.ar/books?id=v441oDZ8LIEC&printsec=frontcover#v=onepage&q&f=false 

https://books.google.com.ar/books?id=v441oDZ8LIEC&printsec=frontcover#v=onepage&q&f=false


El carmelita Juan de las Ruelas y su obra sobre la belleza corporal de la Virgen (1621)                             999 

CAURIENSIA, Vol. XX (2025) 997-1018, ISSN: 1886-4945 – EISSN: 2340-4256 

 

epicentro de las controversias en torno a la preservación de toda mancha de pe-
cado en la Virgen, pero también con la nueva valoración del cuerpo en el con-
texto de los debates teológicos entre católicos y protestantes. La necesidad de 
persuadir como elemento esencial de la evangelización conllevó que la retórica 
se emplease en la exaltación de los sentidos, tanto a través de la proliferación de 
escritos piadosos o del auge de géneros como la hagiografía y la recreación a 
través de la oralidad de los predicadores, como también, y de manera principal, 
mediante el uso de las imágenes plásticas, lo que favoreció la formación de una 
nueva conciencia del cuerpo y de su representación. El discurso verbal y figura-
tivo del cuerpo se convirtió en un elemento esencial para la propagación de la 
fe, por lo que en la celebración de la tercera etapa del Concilio de Trento se 
establecieron unas normas para evitar los errores y se favoreció la proliferación 
de nuevos géneros y estilos de pintura que conllevaron una clara ruptura con las 
formas estéticas del humanismo renacentista y el manierismo para adentrarse en 
el orden barroco. Así mismo, estas representaciones de Dios, de la Virgen o de 
los santos se concebían principalmente como un medio para la evangelización 
de los analfabetos y de fomento de la devoción2. La belleza del cuerpo era una 
manifestación de la espiritualidad interior, de modelos ideales de vida moral y 
cristiana. En consecuencia, las representaciones de Cristo y de la Virgen permi-
tían acercarse a los ideales de belleza en consonancia con su condición. La ima-
gen de sus cuerpos habían de ser perfectas en sus proporciones, color, etc., al no 
sufrir las distorsiones que provocaba el pecado en el género humano. De esta 
manera, se inició un proceso que proporcionó una valoración del cuerpo dife-
rente, cuya representación se fue ajustando a las necesidades de la espiritualidad 
postridentina. La condición moral interior se reflejaba inexorablemente en el 
cuerpo material, cuya imagen debía entenderse y apreciarse dentro del contexto 
de la experiencia mística, que buscaba, a través de los sentidos, la identificación 
del espectador con la figura observada. Sin duda, la belleza en la representación 
y su iconografía facilitaron la extensión popular de las devociones3. 

 
2  Concilio de Trento. Sesión XXV, 04-12-1563; Alberto J. Álvarez Calero, “El antiguo convento 

Casa Grande del Carmen de Sevilla crisol de Hermandades y Cofradías hasta el siglo XIX”, Isidorianum, 20 
(2011): 154-155. 

3  La bibliografía existente sobre estos aspectos es muy abundante, por lo que nos limitaremos a referir 
algunos estudios que abordan estas cuestiones desde diferentes puntos de vista y relacionados con el tema 
tratado específicamente en este trabajo: Aurora Egido, “‘Como de dibujo a la verdad’ Santa Teresa 
representada por ella misma en el Libro de la vida”, en Encrucijada de la palabra y la imagen simbólicas. 
Estudios de emblemática, ed. Blanca Ballester Morell, Antonio Bernat Vistarini y John T. Cull (Barcelona, 
José J. de Olañeta Editor, 2017), 6-13; Antoine Roullet, Corps et pénitence. Les carmélites déchaussées 
espagnoles (ca. 1560-ca.1640) (Madrid: Casa de Velázquez, 2015), 59-101; Jaime Humberto Borja Gómez, 
“El discurso visual del cuerpo barroco neogranadino”, Desde el jardín de Freud-Revista de Psicoanálisis 
(2002): 168-181; Miguel Córdoba Salmerón, Salvador Gallego Aranda (pr.), La teología cristiana a través 



1000                                                                                           HENAR PIZARRO LLORENTE 

CAURIENSIA, Vol. XX (2025) 997-1018, ISSN: 1886-4945 – EISSN: 2340-4256 

 

II ¿JUAN DE RUELAS/ROELAS O JOHANES/JACQUES DE ROELAS? 

Las escasas noticias que tenemos sobre la actividad de este autor carmelita 
vienen a enmarañarse con las referencias existentes sobre la biografía del pintor 
de origen flamenco Johanes/Jacques de Roelas o Juan de Roelas/Ruelas. La si-
militud en el nombre del artista, nacido en Sevilla hacia 1570, hijo de otro pintor 
flamenco homónimo, con el carmelita autor de la obra que nos ocupa ha gene-
rado cierta mezcolanza entre sus datos biográficos. Esta cuestión fue tratada en 
un breve trabajo por la profesora María Antonia Fernández del Hoyo4. Cierta-
mente, su objetivo era arrojar luz sobre el pintor Juan de Ruelas, a quien otorga 
un protagonismo significativo en la evolución de la pintura sevillana hacia for-
mas naturalistas y más barrocas que las elaboradas por Francisco Pacheco. Con-
cluía que el artista fue natural y vecino de Sevilla, pero que sus progenitores 
fueron flamencos, llamándose el padre igual que el hijo y dedicado al mismo 
oficio, lo que hacía aún más confusa la identificación. Igualmente, ambos se 
trasladaron a Valladolid, donde residieron a partir de 1594, produciéndose su 
regreso a Sevilla en los primeros años de la nueva centuria5. 

Si atendemos a las fuentes carmelitanas, Juan de las Ruelas y Córdoba nació 
en Sevilla en 15616. Si bien el dato referido a la ciudad de nacimiento consta en 
el propio libro dedicado a la belleza corporal de la Virgen, otros autores situaron 

 
del arte barroco (Granada: Editorial Universidad de Granada, 2019); María Josefa Parejo Delgado, “La 
iconografía de la Inmaculada Concepción en las parroquias sevillanas”, La Inmaculada Concepción en 
España: religiosidad, historia y arte: actas del simposium, 1/4-IX-2005, coord. Francisco Javier Campos y 
Fernández de Sevilla (Madrid: Ediciones Escurialenses, 2005), vol. 2, 967; Pablo González Tornel, Ver es 
creer. La Inmaculada Concepción y España en el siglo XVII (Madrid: Consejo Superior de Investigaciones 
Científicas, 2021). 

4  “Juan de Roelas pintor flamenco”, Boletín del Museo Nacional de Escultura 4 (2000): 25-28. 
5  Enrique Valdivieso González, “Hermosura del cuerpo y belleza del alma. Observaciones sobre la 

obra pictórica de Alonso Cano”, Cuadernos de Arte 32 (2001): 125-137; https://historia-hispanica.rah.es/ 
biografias/39676-juan-de-roelas: “las primeras noticias suyas aparecen en Valladolid en 1597, donde 
trabajaba al servicio del duque de Lerma. Antes debió de haberse formado como pintor en su patria y también 
es posible que estuviese algunos años en Italia, concretamente en Venecia, ya que en sus pinturas se constatan 
numerosas referencias artísticas procedentes de dicha ciudad. En 1603 ya debía de haber recibido órdenes 
sacerdotales, puesto que en dicho año aparece ejerciendo como capellán en la Colegiata de Olivares (Sevilla); 
en 1604 ya trabajaba en Sevilla como pintor y a partir de 1606 figura como capellán en la iglesia del Salvador 
de dicha ciudad. Desde estas fechas emprendió una brillante carrera como artista que le llevó a acaparar los 
principales encargos pictóricos que se realizaban en Sevilla. En 1616, Roelas se trasladó a Madrid, donde 
aspiró a obtener el nombramiento de pintor del Rey, al tiempo que también ejerció como capellán. Sin 
embargo, no obtuvo el nombramiento al que aspiraba y, pasados varios años, desanimado, optó por regresar 
en 1621 a su antigua capellanía en Olivares, donde permaneció hasta el año de su fallecimiento”; Rafael Japón 
Franco, “Juan de Roelas, pintor (h. 1570-1625)”, Identidad e Imagen en la Andalucía moderna: 
https://www2.ual.es/ideimand/juan-de-roelas-pintor-h-1570-1625/ (consultado el 8 de febrero de 2025). 

6  Balbino Velasco Bayón, Diccionario biográfico del Carmelo ibérico, ed. Henar Pizarro Llorente 
(Roma: Edizioni Carmelitane, 2020), 568-569.  

https://historia-hispanica.rah.es/%20biografias/39676-juan-de-roelas
https://historia-hispanica.rah.es/%20biografias/39676-juan-de-roelas
https://www2.ual.es/ideimand/juan-de-roelas-pintor-h-1570-1625/


El carmelita Juan de las Ruelas y su obra sobre la belleza corporal de la Virgen (1621)                             1001 

CAURIENSIA, Vol. XX (2025) 997-1018, ISSN: 1886-4945 – EISSN: 2340-4256 

 

su venida al mundo en Osuna, donde residió en su etapa de formación7. No 
menor ha sido la discrepancia sobre su origen familiar, aunque todos los es-
tudiosos que se han ocupado de este escritor coinciden en señalar que provenía 
de noble estirpe. Algunos autores, como Ceán Bermúdez en su Diccionario o el 
conde de la Viñaza en las Adiciones al mismo, refiriéndose a la familia del pintor, 
le declararon hijo de Pedro de las Ruelas, general de armada, que falleció en 
1566, y su esposa doña María de Guzmán, quienes tuvieron además otra hija, 
doña Mencía de Zúñiga8. Si, como hemos referido, este dato no se corresponde 
con el origen familiar del artista, tampoco fue esta rama familiar la originaria 
del carmelita. Ciertamente, los distintos linajes de los Roelas/Ruelas contaban 
entre sus integrantes con Diego López de las Ruelas, Veinticuatro de Sevilla, 
con Pedro de las Ruelas y Mexía, Caballero de la orden de Alcántara y 
gentilhombre de boca de Felipe II, y con el citado Pedro de Ruelas y Hernández, 
capitán general de la armada de averías a Indias, entre otros destacados miem-
bros de la estirpe, en la que se repiten los nombres de Pedro y Juan con frecuen-
cia. Además, sus componentes fueron probando su nobleza en diversas 
instituciones en la segunda mitad del siglo XVI. Sin embargo, solo aparece una 
rama del clan que enlace con el apellido Córdoba. Una hija de Diego López de 
las Ruelas, Beatriz Melgarejo y de las Roelas, se casó en Sevilla con Francisco 
Fernández de Córdoba, noveno Señor de Guadalcázar9.  

Juan de las Ruelas y Córdoba profesó como carmelita en el convento de 
Sevilla en 1578. Estudió en la Universidad de Osuna, desde octubre de 1584 
hasta junio de 1585, dos cursos de Teología Escolástica y Positiva. El 5 de no-
viembre de 1591 se graduó de bachiller en Artes y Filosofía en la Universidad 
de Sevilla, y el 17 de noviembre del mismo año de bachiller en Teología. Fina-
lizado su periodo de formación, fue prior en distintos conventos y estuvo estre-
chamente vinculado al colegio de San Alberto. Precisamente, siendo prior en 
Osuna, se doctoró en Teología en dicha universidad en 1594. En esta condición 
figuraba cuando se produjo la visita del general de la orden, Juan Esteban Chiz-
zola, a dicho centro educativo al año siguiente. Pocos más datos han transcen-
dido sobre su vida, salvo sus elecciones como definidor y provincial de los 
carmelitas de Andalucía. Este episodio estuvo acompañado por la polémica, 
puesto que tuvo lugar un doble (o cismático) capítulo provincial de 1614 en el 

 
7  Miguel Rodríguez Carretero, Epytome historial de los carmelitas de Andalucía y Murcia. Ed. de 

Ismael Martínez Carretero, del ms. 18118 de la BNE (Sevilla: GRAFISUR, 2000), 271. 
8  https://ceanbermudez.es/wiki/Roelas,_Juan_de; https://bvpb.mcu.es/es/consulta/registro.do?id= 

578046, 321 (consultado el 1 de febrero de 2025). 
9  Endika y Garikoitz de Mogrobejo, Diccionario hispanoamericano de heráldica, onomástica y 

genealogía (Bilbao: Mogrobejo-Zabala,1998), vol. LXXXVII, 470-471. 

https://ceanbermudez.es/wiki/Roelas,_Juan_de
https://bvpb.mcu.es/es/consulta/registro.do?id=%20578046
https://bvpb.mcu.es/es/consulta/registro.do?id=%20578046


1002                                                                                           HENAR PIZARRO LLORENTE 

CAURIENSIA, Vol. XX (2025) 997-1018, ISSN: 1886-4945 – EISSN: 2340-4256 

 

que resultó elegido como provincial, frente a otro capítulo que designó a Diego 
de Miranda. A pesar de esta fractura, Ruelas no descuidó sus obligaciones, 
puesto que estuvo presente y predicó en el acto fundacional del convento de 
Villalba del Alcor en calidad de prior del convento de Sevilla10. 

El autor dedicó su libro sobre la belleza corporal de la Virgen a doña Leonor 
Ana de Zúñiga y Sotomayor, marquesa de Ayamonte11. La dedicatoria desen-
trañaba el origen del impulso que había motivado que Ruelas dedicase largos 
años a la composición de la obra. Aseguraba que su necesidad de hallar mayor 
paciencia le llevó a leer el Libro de Job, lectura de la que obtuvo grandes ense-
ñanzas. Quedó maravillado de que constasen los nombres de las cuarenta y tres 
hijas del santo, a las que se consideraba especialmente hermosas, cualidad que 
era significativamente destacada. Esta cuestión llamó su atención, así como que 
cada vez que aparecía en las Sagradas Escrituras una mujer bella era subrayada 
esta condición. De manera que: 

“De aquí tome motiuo para dudar, porque el Eſpiritu Sancto por ſus eſcritores y 
coroniſtas, no trató de la hermoſura de la Virgen Santiſsima Madre de Dios, 
fiendo muy mas auentajada que la de las hijas de Iob, y muy mas para hazer 
memoria, que todas las demás que quenta”.  

Tras comprobar que, si bien algunos santos habían hablado de la gracia y 
agradable parecer de la Virgen, no se había realizado un tratado particular sobre 
este tema, se determinó a componerlo. Aseguraba que la elección de doña Leo-
nor Ana era la más adecuada para amparar y defender el libro, puesto que ver-
saba sobre hermosura con virtud, cualidades que adornaban a la marquesa, gran 
protectora de todas las órdenes religiosas, y especialmente de los carmelitas, a 
quienes honraba en albergar los capítulos provinciales y en muchas mercedes y 
beneficios. Afirmaba que era digna hija de su padre, el duque de Béjar, a quien 
el autor conoció y trató, especialmente con motivo de su actividad como visita-
dor del convento de Gibraleón, y quien siempre le ofreció su favor y protección. 
En este sentido, el provincial Diego Gutiérrez confirmó al duque el patronato 
sobre la provincia carmelita de Andalucía, concedido en Roma el 19 de enero 
de 1601 por Domenico Pinelli, cardenal obispo de Ostia y protector de la Orden 

 
10  Balbino Velasco Bayón, Historia del Carmelo español (Roma. Institutum Carmelitanum, 1994), 

III, 390, 395, 401-402, 602; Rodríguez Carretero, Epytome historial, 271; Pedro J. Godoy Domínguez, Hijas 
de Trento. El Monasterio de San Juan Bautista de Villalba del Alcor (1618-1810): la vida en el primer 
convento español de carmelitas recoletas durante el Antiguo Régimen (Roma: Edizioni Carmelitane, 2019), 
91, 92 y 97. 

11  Sobre el origen del título, véase, María Vicens Hualde, “El nacimiento de una Casa de 
segundogenitura: el marquesado de Villamanrique”, Tiempos modernos 35 (2017/2): 118-150. 



El carmelita Juan de las Ruelas y su obra sobre la belleza corporal de la Virgen (1621)                             1003 

CAURIENSIA, Vol. XX (2025) 997-1018, ISSN: 1886-4945 – EISSN: 2340-4256 

 

Carmelita. Del mismo modo, también se sentía obligado con el marqués de Aya-
monte, cuyo apellido Córdoba, compartido por el carmelita, era resaltado por 
Ruelas de manera significativa, y a quien deseaba que se consolidase la sucesión 
a su Casa12.  

Del mismo modo, el prólogo al lector reflejaba igualmente el objetivo del 
autor, quien manifestaba que había iniciado la escritura de la obra en 1598 y 
había empleado diez años en finalizar el tratado. Aseguraba que, cuando inició 
su trabajo, no encontró precedentes sobre la temática abordada, pero que, según 
fueron pasando los años, algunos autores habían tomado interés: 

“Barradas ſobre los Euangelios , Viegas en el conmento del Apocalipti, Abrego 
ſobre el Cantico de la Magnificat, Granado en el tratado q hizo de la Concecion: 
eſtos doctores è viſto deſpues de tener hecha mi obra, y no me a dado poco 
gusto, el ver ayan hombres tán graues tratado eſta materia, auq no exprofeſo, 
ſeñal cierta q nos a mouido a todos Dios a tratar de ſu Satiſsima Madre, y como 
en eſtos tiempos ſe a dicho tanto de la hermofura de fu alma, defendiendola de 
la fealdad del pecado Original, me a parecido muy a propoſito el tratar yo y los 
demás dela hermofura de fu cuerpo”.  

La alusión a la polémica inmaculista se acompañaba del pesar generado por 
las tensiones habidas en su entorno. Así, Ruelas advertía a los lectores que, si 
alguno encontrase en otra obra algo semejante a lo contenido en su tratado, era 
un hurto a su labor, motivado porque él dejó leer su libro a un predicador famoso 
y este, bien por descuido o porque se lo dejó leer a otros, había deparado que 
algún otro autor imitó su estilo. No obstante, no pudo emular la originalidad del 
argumento. Aseguraba que, como el rey dio licencia de impresión en 1616, ya 
no pudo modificar los contenidos ni aprovechar lo que escribieron los demás 
autores. Así pues, se presentaba como víctima de una treta13. También reflejaba 

 
12  En torno a Francisco Diego Zúñiga de Sotomayor y Mendoza, caballero del Toisón de Oro, duque 

de Béjar, entre otros títulos que ostentaba, y su cercanía a los carmelitas, véase, Rafael M. Pérez García, 
“Espirituales, cortes señoriales y linajes nobiliarios. Construcción y desarrollo de climas sacro-espirituales de 
referencia social en la Andalucía de los siglos XVI y XVII”, Historia y Genealogía 1 (2011), 145-146; 
https://historia-hispanica.rah.es/biografias/26421-francisco-diego-lopez-de-zuniga-sotomayor-y-de-
mendoza.; Sobre los vínculos entre las Casas de Béjar y Ayamonte: Jesús Ponce Cárdenas, “El ciclo a los 
Marqueses de Ayamonte: laus naturae y panegírico nobiliario en la poesía de Góngora”, XII Jornadas de 
Historia de Ayamonte, aut. Enrique R. Arroyo Berrones (Ayuntamiento de Ayamonte, 2008), 106-132. 

13  El auge de los tratados sobre la Inmaculada Concepción entre los carmelitas sevillanos fue 
especialmente importante en Sevilla. En el propio convento carmelita convivía con Ruelas el mariólogo 
Alonso Sobrino. Entre sus obras, se consigna un Tratado de la Inmaculada Concepción de la Virgen María 
Nuestra Señora, publicado en Sevilla en 1615, y una Carta a los prelados en nombre de la Religión del 
Carmen, para que pidiesen al papa la declaración en el Artículo de la Concepción, publicada en Málaga en 
1616. Así mismo, encontramos a Francisco Espinosa, autor de un sermón sobre la Concepción Inmaculada. 

https://historia-hispanica.rah.es/biografias/26421-francisco-diego-lopez-de-zuniga-sotomayor-y-de-mendoza.;
https://historia-hispanica.rah.es/biografias/26421-francisco-diego-lopez-de-zuniga-sotomayor-y-de-mendoza.;


1004                                                                                           HENAR PIZARRO LLORENTE 

CAURIENSIA, Vol. XX (2025) 997-1018, ISSN: 1886-4945 – EISSN: 2340-4256 

 

su metodología de trabajo, puesto que había utilizado y recogido los textos en 
latín de la Sagrada Escritura, autoridades de santos, sentencias de filósofos y 
versos de poetas como fuentes de autoridad. Sin embargo, facilitaba la compren-
sión para aquellos lectores que no dominasen el latín traduciendo las citas a len-
gua romance y poniendo señales en el texto a través de paréntesis para que se 
pudiesen ignorar y la lectura, que no se vería interrumpida, resultase más agra-
dable. Prometía acometer un segundo tomo con brevedad, condicionado a la 
buena acogida de la obra que presentaba, que tratase sobre la hermosura del 
alma de la Virgen, que había de servir como instrumento para la predicación. 
Suponía que esta segunda parte sería más larga por ocuparse de materia más 
difusa, pero le parecía más significativa esta obra inicial por tratarse de la 
primera y única que abordaba la cuestión de la belleza corporal. Igualmente, 
asumía que posteriormente otros autores contribuirían a mejorar y perfeccionar 
este escrito pionero. Ruelas nunca publicó el segundo tomo anunciado y 
tampoco su escrito era tan original como presumía, puesto que el tema ya había 
sido ampliamente tratado por otros autores14.  

En este sentido, la polémica en torno a la Inmaculada Concepción alcanzó 
en Sevilla mayor significación que en otras ciudades y fue muy popularizada en 
las artes plásticas, como demuestran los cuadros sobre esta temática ejecutados 
por los jóvenes pintores sevillanos que se formaban en el taller de Pacheco, así 
como los más de ochenta impresos que se publicaron entre 1615 y 1617 en torno 
a esta temática. Referido a esta cuestión, también hemos de tener presente el 
absoluto control que el arzobispo Pedro Vaca de Castro y Quiñones tuvo sobre 
el ámbito librario hispalense desde que tomase posesión de la sede en 1610, así 
como su implicación directa en los acontecimientos que tuvieron lugar en la 
ciudad, la problemática desatada y los bandos conformados. En 1615, el canó-
nigo Mateo Vázquez de Leca, arcediano de Carmona, y Bernardo de Toro fueron 
comisionados para acudir a la corte de Felipe III, y obtenido su respaldo, se les 

 
Fue sometido a proceso por el provincial de Andalucía, Bohórquez, que escribió en 1606 a Enrique Silvio, 
general de la orden aludiendo a un “Processus contra Franciscum Espinosa formatus anno 1606 de vita et 
pessimis moribus” (Velasco Bayón, Historia del Carmelo español, III, 464, 479, 533; Pablo Garrido, La 
Virgen de la fe. Doctrina y piedad mariana entre los carmelitas españoles de los siglos XVI y XVII (Roma, 
Institutum Carmelitanum, 1999), 371-379; Juan de Jesús María, Los carmelitas de Andalucía y la Inmaculada 
Concepción, Siglos XVI y XVII (Córdoba: 2006), 67-71. 

14  Juan Leal, “La imagen corporal de la Santísima Virgen en la literatura antigua cristiana”, Estudios 
Eclesiásticos 25 (1951): 475-508; Fernando Baños Vallejo, “Belleza y virtud en las “vidas de María” 
castellanas”, Medievalia 18/2 (2015): 43-63; Suzanne Stratton, La Inmaculada Concepción en el arte español 
(Madrid: FUE, 1989), capítulo I; María Jesús Sanz, “El problema de la Inmaculada Concepción en la segunda 
década del siglo XVII. Festejos y máscaras: el papel de los plateros”, Laboratorio de arte 8 (1995): 73-101; 
Parejo Delgado, “La iconografía de la Inmaculada Concepción…”, 967-968.  



El carmelita Juan de las Ruelas y su obra sobre la belleza corporal de la Virgen (1621)                             1005 

CAURIENSIA, Vol. XX (2025) 997-1018, ISSN: 1886-4945 – EISSN: 2340-4256 

 

diputaba para que fueran a la sede pontificia con la misión de alcanzar la defi-
nición del dogma de la Inmaculada Concepción. La alianza inmaculista entre 
franciscanos y jesuitas, a los que se sumaron las aportaciones de carmelitas y 
mercedarios, propició que los dominicos se vieron expulsados del ámbito edito-
rial a pesar del importante número de conventos en la ciudad y de su relevante 
influjo. Este asunto se dirimió a través de la conformación de unas juntas de 
prelados y teólogos en la corte, proyecto impulsado por sor Margarita de la Cruz 
desde las Descalzas Reales, que se desarrollaron entre 1616 y 1619. En la se-
gunda, mantenida entre diciembre de 1617 y enero de 1618, tomó parte el car-
melita Francisco de Jesús Jódar como integrante del grupo inmaculista15. Las 
tensiones fueron creciendo, puesto que el nuncio Antonio Caetani apeló a lo 
establecido por el Concilio de Trento y apoyó la tesis maculista defendida por 
los dominicos. El rechazo al dictamen del arzobispo hispalense se materializó 
en su negativa a publicar el breve que prohibía todo acto en honor a la Inmacu-
lada. Si bien se sucedieron tres años de gestiones diplomáticas, con un ambiente 
progresivamente favorable por parte del rey al inmaculismo, el papa Paulo V 
otorgaba finalmente un breve por el que se prohibía que se produjeran expresio-
nes publicas contra la Inmaculada Concepción de la Virgen María, dando lugar 
a grandes fiestas en Sevilla16. 

 

 

 

 
15  Velasco Bayón, Diccionario, 333-334. 
16  En torno a estas cuestiones, véase Aurora Domínguez Guzmán, “Algunas lecturas curiosas en la 

Sevilla del siglo XVII”, Archivo hispalense 67 (1984): 82; José Domínguez y Antonio Sánchez-Jiménez, “El 
mundo del libro a través de las relaciones clientelares en la Sevilla de entresiglos (1582-1621)”, RILCE. 
Revista de Filología hispánica 25.2 (2009): 256-318 268-270; María Jesús Sanz, “El problema de la 
Inmaculada Concepción…”, 77-78; José Martínez Millán, “Las controversias sobre la Inmaculada 
Concepción. Surgimiento de la polémia (1613)”, La monarquía de Felipe III: La Casa del Rey, dirs. José 
Martínez Millán y Maria Antonietta Visceglia (Madrid: Fundación Mapfre, 2008) I, 220-226; José Antonio 
Peinado Guzmán, “La monarquía española y el dogma de la Inmaculada Concepción: fervor, diplomacia y 
gestiones a favor de su proclamación en la Edad Moderna”, Chronica Nova, 40 (2014): 247-276; Francisco 
Javier Martínez Medina, “La Inmaculada Concepción en los Libros Plúmbeos de Granada: su influjo en el 
catolicismo contrarreformista”, Magallánica: revista de historia moderna 5 (2016), 6-47; Ídem, “La Real 
Junta de la Inmaculada de 1617 y los libros plúmbeos. Religiosidad popular y monárquica en la Andalucía 
barroca”, Proyección: Teología y mundo actual 266 (2017): 311-330; José Javier Ruiz Ibáñez y Gaetano 
Sabatini, (eds.): La Inmaculada Concepción y la Monarquía Hispánica (Madrid: FCE, Red Columnaria, 
2019); Víctor Mínguez Cornelles, “Pietas Austriaca y política mariana. Del Rosario a la Inmaculada”, La 
Vergine contesa: Roma, l'Immacolata Concezione e l'universalismo della Monarchia Cattolica (secc. XVII-
XIX), coord. por Manfredi Merluzzi, Gaetano Sabatini, (Flavia Tudini, 2022), 105-124. 



1006                                                                                           HENAR PIZARRO LLORENTE 

CAURIENSIA, Vol. XX (2025) 997-1018, ISSN: 1886-4945 – EISSN: 2340-4256 

 

III. EL DILATADO PROCESO HASTA LA PUBLICACIÓN 

Sin duda, todas estas tensiones y acontecimientos influyeron en que, cuando 
el libro vio la luz, llevaba más de una década terminado17. Esta cuestión se puso 
de manifiesto en la Aprobación realizada por el maestro Alonso de Bohórquez, 
definidor de la provincia de Andalucía y Lector de Prima del Colegio de San 
Alberto, que fue fechada el 10 de abril de 1606. Comisionado para cumplir con 
este cometido por el provincial Fernando Suárez, Bohórquez aseguraba no haber 
hallado nada tras su lectura que contraviniese la fe católica ni las buenas cos-
tumbres. La obra le merecía una opinión muy favorable y entendía que sería de 
especial agrado para los devotos de la Virgen18. Así mismo, conviene señalar 
que la siguiente aprobación, realizada por el maestro fray Baltasar Valdés, resi-
dente en el convento carmelitano de Sevilla, se dató siete años después, el 15 de 
febrero de 1613, siendo el provincial fray Pedro de Carranza, consultor y califi-
cador del Santo Oficio, quien dispuso que se hiciese esta nueva Aprobación. La 
causa de esta dilación fue expuesta por el autor en la dedicatoria a la marquesa 
de Ayamonte y viene a suponer un reflejo del tenso ambiente existente: 

“Auiendo pues de ſalir a luz, temi no ſe anegaſe mi trabajo en vn diluuio de 
tantas lenguas, y peligraſe mi libro en el golfo de tan profundos entedimientos, 
como nueſtros dorados ſiglos lleuan; ſuſpendi algunos años el comunicarlo a el 
ſiglo, entreteniendome en meditarlo, leerlo, y de nueuo paſſarlo, y no fiandome 
de mi ingenio, trabajo, y eſtudio, lo fie de hombres doctos, curioſos, deuotos, y 
leidos, a quien parecio era juſto el tratar de imprimirlo”. 

El juicio del maestro Valdés no difería del emitido por su antecesor, resal-
tando la erudición del autor y su doctrina, que consideraba de mucha importan-
cia para aficionar los ánimos de los fieles a la devoción de la Madre de Dios. Al 
día siguiente, firmaba su Aprobación el maestro fray Luis Velázquez de Godoy, 
catedrático de Osuna, quien significaba que el autor alcanzaba sus objetivos me-
diante la doctrina moral para instrucción de las conciencias y movía con la pie-
dad la devoción a la Virgen. No obstante, el proceso para la publicación del libro 
se volvía a demorar durante tres años. Ciertamente, no debió de ser un tema 
menor el doble capítulo provincial celebrado en 1614. La llegada de una serie 
de comunicaciones contradictorias entre la concesión del capítulo general de un 

 
17  Daba noticia del ejemplar conservado en la Biblioteca Capitular Colombina hispalense José 

Hernández Díaz, “Fuentes de la iconografía mariana”, Archivo Hispalense 5 (1944): 281-282; Aurora 
Domínguez Guzmán, “Algunas lecturas curiosas... “, 90. 

18  Velasco Bayón, Diccionario biográfico…, 105-106; Ídem, Historia del Carmelo español, III, 395-
396; Rodríguez Carretero, Epytome historial, 133, 205, 215, 217, 220, 242-244, 459, 481.  



El carmelita Juan de las Ruelas y su obra sobre la belleza corporal de la Virgen (1621)                             1007 

CAURIENSIA, Vol. XX (2025) 997-1018, ISSN: 1886-4945 – EISSN: 2340-4256 

 

año más de mandato al provincial ejerciente, Pedro de Carranza, y la orden re-
cibida por Juan de Bohórquez por parte del General de presidir y convocar ca-
pítulo en el convento de Gibraleón para elegir un nuevo provincial, provocó que 
el provincial en ejercicio recurriese al nuncio Antonio Caetani, quien determinó 
que el capítulo había de ponerse a disposición del arzobispo de Sevilla, quien a 
su vez dispuso que se celebrase en el convento de dicha ciudad bajo la presiden-
cia de su provisor. De los cincuenta y nueve vocales, cincuenta acudieron a esta 
convocatoria y eligieron como provincial a Juan de las Ruelas, mientras que los 
nueve restantes se reunieron en Gibraleón y procedieron a celebrar el capítulo 
provincial de forma paralela, siendo declarados en rebeldía todos aquellos que 
siendo convocados por mandato del general no habían acudido y se habían 
reunido en Sevilla sin autoridad legítima de la cabeza de la orden, y, por tanto, 
la elección se podía considerar fruto de una conspiración. De este capítulo salió 
elegido provincial Diego de Miranda, por lo que se inició un pleito entre ambas 
opciones, que supusieron un cisma en la provincia y grandes tensiones. Tras año 
y medio de batalla judicial, la sentencia favoreció a Miranda, quien pretendió 
impulsar una reforma, que hundía sus orígenes en los afanes de Chizzola. Sin 
embargo, no tuvo demasiado éxito, mientras que la resistencia a su implantación 
se encontraba en el fondo del conflicto entre los distintos bandos y capítulos19. 

Finalizada esta contienda, Ruelas pudo nuevamente ocuparse de su obra. 
Así, el teólogo jesuita Rafael Girau, residente en el colegio de Madrid, asumía 
el encargo del Consejo de Castilla para aprobar la publicación, que firmaba el 
30 de abril de 161620. Resaltaba que todo el libro se orientaba a promover la 
devoción a la Virgen, con contenidos extraídos de las Sagradas Escrituras y, por 
tanto, con doctrina sólida, que entendía de utilidad. Obtenida la licencia, el úl-
timo permiso fue otorgado por fray Theodoro Estracio, Procurador de toda la 
Orden de nuestra Señora del Carmen de la regular observancia, Comisario y 
Visitador General en las Provincias de España y Portugal por mandato del ge-
neral Fantoni, el 26 de noviembre del mismo año. Si bien se había aludido a que 
se trataba de un primer volumen de una obra compuesta de dos, la licencia de 
Estracio definía cada uno de los tomos, siendo el primero el titulado Hermosura 
de la Madre de Dios y el segundo Itinerario protenpore quadragesima. Como 

 
19  Íbidem, 232-234, 238; Pedro J Godoy Domínguez (ed. lit.), Flores del Carmelo de Andalucía 

(Madrid, Ediciones Carmelitanas, 2023), 33-36. 
20  Aurora Miguel Alonso, “Maculistas e inmaculistas en las bibliotecas jesuitas de Madrid: Colegio 

Imperial, Casa Profesa y Noviciado”, Advocaciones Marianas de Gloria: SIMPOSIUM (XXª Edición), San 
Lorenzo del Escorial, 6/9 de septiembre de 2012 (San Lorenzo del Escorial: Instituto Escurialense de 
Investigaciones Históricas y Artísticas. Simposium2012), 747-770. 



1008                                                                                           HENAR PIZARRO LLORENTE 

CAURIENSIA, Vol. XX (2025) 997-1018, ISSN: 1886-4945 – EISSN: 2340-4256 

 

hemos referido, Ruelas nunca procedió a publicar el segundo volumen anun-
ciado. No obstante, la primera parte tardó aún cinco años más en editarse, como 
constaba en el libro con la postrera licencia del provincial Francisco de Hojeda, 
fechada el 8 de febrero de 1621, cuando Juan de las Ruelas ocupaba el cargo de 
prior del convento sevillano. Fue entregado definitivamente a la imprenta a co-
mienzos del mes de junio de dicho año, quince años después de su aprobación 
inicial y veintitrés de las fases primigenias del trabajo como resultado de las 
incidencias habidas dentro de la orden y de la polémica referida. No parece ca-
sual que la publicación se realizase tras el fallecimiento de Bohórquez y el nom-
bramiento de Pedro de Carranza como obispo de Buenos Aires, y con el aparente 
cierre del conflicto con la celebración del capítulo provincial de 1621, puesto 
que el nuevo provincial, Diego Salvador, fue elegido por unanimidad21.  

El contenido de la obra se estructura en diecinueve capítulos, dedicados los 
siete primeros a tratar sobre la hermosura y el resto a cómo se aplicaba en la 
perfección corporal de la Virgen de manera detallada. Ruelas mantenía que, si 
bien Dios amaba a los hombres para darles, a través de este amor, todos los 
beneficios, los hombres solo amaban si encontraban razones o interés para ha-
cerlo, que se concretaban en hermosura, virtud, riqueza o nobleza. En conse-
cuencia, el autor mantenía que los devotos reparaban en primera vista en la 
hermosura exterior de la Virgen, lo que sin tener en cuenta el resto de las pre-
rrogativas que acompañaban, era causa bastante para justificar y sustentar el 
amor que le tenían. Aseguraba que la belleza exterior hacía amable a la persona, 
que era favorecida en todos los aspectos, como daban cuenta de lo sucedido al 
respecto desde los autores de la antigüedad, que también mostraron cómo se 
penalizaba la fealdad22. Aseguraba que el poder de la hermosura superaba al de 
las riquezas, nobleza, liberalidad y elocuencia, o cualquier otro bien humano. 
Entre todos los ejemplos que alude, resulta significativa la impronta antisemita. 
Así, para demostrar la afirmación de que la hermosura era más poderosa que la 
nobleza, aludía a los matrimonios entre las bellas mujeres judías y los nobles 
cristinos, devastándose el linaje de estos últimos con la consiguiente pérdida de 
la limpieza de sangre23. Precisamente, por tener este poder, la hermosura podía 

 
21  Precedían al Índice del tratado dos canciones dedicadas al autor por su hermano de hábito fray Juan 

Alcayde, poeta y teólogo, y por don Carlos de Sylva. 
22  Capítulo I. Ruelas afirmaba que todo lo escrito por los filósofos se condensaba en el adagio español: 

“fe dize, buena cara tienes, buenos hechos haras”, lo que vincula la hermosura con la bondad y la fealdad con 
la maldad. 

23  Capítulo II. La alusión del carmelita a este tema se relacionaba con la renovación de la polémica. 
Sobre la misma, véase Albert A. Sicroff, Los estatutos de limpieza de sangre. Controversias entre los siglos 
XVI y XVII (Madrid: Taurus, 1985), 222-246; Israël Salvator Révah, “La controverse sur les statuts de pureté 



El carmelita Juan de las Ruelas y su obra sobre la belleza corporal de la Virgen (1621)                             1009 

CAURIENSIA, Vol. XX (2025) 997-1018, ISSN: 1886-4945 – EISSN: 2340-4256 

 

ser peligrosa y ocasionar males de diverso tipo, y frecuentemente se acompaña 
de la soberbia y la altivez. Por ello, el cristiano debía de tener cuidado en no 
dejar entrar por los ojos lo que podía derivar en ofensas a Dios y conducir al 
propio perjuicio24. Del mismo modo, recomendaba a las mujeres, fueran bellas 
o feas, que no dedicasen tanto tiempo y esfuerzo a este aspecto sino a la salva-
ción de sus almas mediante un comportamiento virtuoso, puesto que no había 
hermosura sin virtud y buenas costumbres que sea valorada positivamente25. 

Una cuestión principal establecida por el autor es una definición de hermo-
sura:  

“Hermoſura, no es otra coſa que vn parecer agradable, que nace de la correſ-
pondencia de munchos contrarios, reducidos a concordia entre ſi, es vna plura-
lidad con vnidad, vna acordada diſcordia, vna relación de partes diferentes, que 
hazen vn todo comforme, variedad de vn ſolo compuesto, compueſto de varie-
dad”26. 

La primera cuestión que había que considerar, tomando como guía a Aris-
tóteles, los santos y la Sagrada Escritura, era que un cuerpo hermoso ha de ser 
grande y alto, considerando que los hombres y mujeres de baja estatura podía 
decirse que son “de buena gracia, y agradable forma, pero no hermoſos”. Esti-
maba que la longitud ideal eran dos varas, puesto que menos era pequeño y más 
demasía27. Así mismo, no podía ser un cuerpo obeso, que consideraba feo, sino 
moderado en peso, sin que fuese un cuerpo derramado o flojo. Las partes del 
cuerpo debían estar ordenadas y bien dispuestas, el color del rostro rosado, ni 
encendido ni muy blanco, y que además desprendiese claridad y un resplandor 
agradable. Del mismo modo, la cara no era totalmente redonda, sino un poco 
alargada, pero sin romper la proporcionalidad con ser afilada. Establecidas estas 
normas básicas, el autor pasaba a abordar la verificación de que la Virgen tuvo 

 
de sang. Un document inédit: “Relación y consulta del cardenal G[u]evara sobre el negocio de fray Agustín 
Saluzio” (Madrid 13 août 1600)”, Bulletin Hispanique 73 (1971): 263-306. 

24  Capítulos III y IIII (IV). 
25  Capítulo V. Tras describir con imágenes propias del barroco (“Que otra coſa es la muger 

hermoſa quando no es templada, cafta y vergonçofa, fino un fepulchro hermoſo por defuera, lleno de 
gufanos y de cuerpos muertos de dentro”) los aspectos negativos de las mujeres hermosas que solo 
atendían a su belleza, también proporcionaba consejos de cómo debían proceder para conservarla: 
templanza en las comidas para tener salud y que se comunique poco y se estime mucho a través del 
recogimiento. Del mismo modo, en el capítulo VI, insiste en la cuestión de encaminar mal la hermosura 
o de tratar de aparentar mayor belleza con el uso de artificios con fines livianos. 

26  Capítulo VII 
27  Una vara es una “Medida de longitud que se usaba en distintas regiones de España con valores 

diferentes, que oscilaban entre 768 y 912 mm. (https://dle.rae.es/vara). De esta manera, la altura otorgada a la 
Virgen oscilaría entre 153,6 y 182,4 metros. 

https://dle.rae.es/vara


1010                                                                                           HENAR PIZARRO LLORENTE 

CAURIENSIA, Vol. XX (2025) 997-1018, ISSN: 1886-4945 – EISSN: 2340-4256 

 

todas estas características, siendo la mujer más bella de cuantas ha habido28. En 
cuanto a la cabeza, manifestaba que ningún autor se había ocupado de su des-
cripción, pero se deducía que debía de ser proporcionada al cuerpo. En cuanto 
al cabello, había de ser abundante, mientras que el color, que relacionaba con 
los humores, era negro29. Después pasaba a describir el rostro, de manera que 
la frente, “el indice que está ſeñalando el contento, o la triſteza, la clemencia, o 
ſeueridad”, siempre aparecía semicubierta con el manto, por lo que no se podía 
dar más noticias sobre cómo era completamente descubierta. Las cejas, negras 
y en arco, protegían unos ojos y pestañas igualmente negros, a pesar de las di-
versas opiniones recogidas sobre su color, con una mirada grave, piadosa y llena 
de misericordia30. La nariz era recta y proporcionada, las mejillas sonrosadas, 
los dientes menudos y blancos, la boca proporcionada al rostro y con los labios 
rojos, si bien el autor desarrolló con mayor detalle el poco uso que la Virgen dio 
a su boca y labios para hablar, conducta que estimaba muy importante imitar31. 
Respecto al cuello, seguía siendo fundamental el criterio de la proporción, 
acompañado de la rectitud y la flexibilidad. Los pechos, dignos de alabanza por 
haber amamantado a su hijo, el autor aseguraba no haber encontrado descripción 
sobre su forma por ser una parte usualmente cubierta, lo que le permitió centrase 
en la importancia de la acción de lactar en la crianza32. En la misma línea 
abordaba la cuestión de las manos, puesto que, al no encontrar una fuente 
descriptiva, resaltaba el trabajo desarrollado con ellas, que finalmente era lo que 
conformaba su hermosura. No ocurría así con los pies, puesto que junto con su 
blancura se conocía su medida: 

“Eſta medida an traido religiofos de mi orden, que de Roma an venido hombres 
graues, deuotos, y fidedignos, que aſsi por ſu autoridad como por ſu deuocion 
an procurado no ſea mas ni menos de lo que alla està feñalado (…) Preguntando 
yo a los religiofos de aquel conuento, que tradicion tenia deſto; me dixeron que 
esta indulgencia, auian ſacado de vna tabla donde eſtaua eſcrito eſto; la qual eſtá 
en la ſanta Iglesia de Seuilla, en la capilla de la antigua. Tambien e viſto que 
anda eſtampado el pie de nuestra Señora, con vna letra en el meſmo pie, que 

 
28  Capítulo VIII. Concluía que la Virgen fue de mediana estatura, tanto por los textos de los santos, 

como por la medida de su cuerpo que se conservaba en Roma como por el tamaño de su huella. En el resto de 
las características físicas, se ajustaba completamente a las expuestas. Entendía que también quedaba probaba 
esta cuestión por la mucha hermosura de su hijo (Capítulos IX y X). 

29  Capítulo XI. 
30  Capítulo XII. 
31  Capítulos XIII-XV. 
32  Capítulo XVI; Hubert Pöppel, “El seno desnudo de María. La Virgen de la leche en el arte del Siglo 

de Oro español”, Teresa Hiergeist, Ismael del Olmo (Hrsg.), Christian Discourses of the Holy and the Sacred 
from the 15th to the 17th Century (Berlin: Peter Lang 2020), 173-195. 



El carmelita Juan de las Ruelas y su obra sobre la belleza corporal de la Virgen (1621)                             1011 

CAURIENSIA, Vol. XX (2025) 997-1018, ISSN: 1886-4945 – EISSN: 2340-4256 

 

dize; medida del pie ſantiſsimo de nuestra Señora: el qual ſe imprimió con li-
cencia, en la Ciudad de Toledo, y ſe dirigio, a el cauallero de Gracia; y alli dize 
que el Papa luan 22 concedio, a quien lo beſare tres vezes; y rezare tres Aue 
Marias deuoraméte, a fu honor y reuerencia, ſetecieros años de perdón. Y el 
Papa Gregorio decimo tercio, de buena memoria, embiò la forma y tamaño del 
pie de la Virgen, al Rey de Portugal Don Sebaſtian, por remedio contra la peſte: 
creyendo el deuoto y fanto Padre con gran piedad, que Dios auia de ſer ſeruido 
de librar deſte contagio a cualquier perſona que truxera la medida del pie de la 
Madre de Dios; a quien auia de rezar nueue Salues, y vn Credo: tengola por 
buena deuocion, ya cada vno aprouechara, ſegun la mayor, o menor ſe con que 
la truxere”33. 

La importancia de este dato para el autor era, como había señalado anterior-
mente, la posibilidad de deducir la estatura y, sobre todo, porque sustentaba una 
afirmación que mostraba el contacto del autor con algún pintor, posiblemente 
sevillano:  

“Comunicando yo eſto con vn valiente y afamado pintor, muy curioſo en ſu arte, 
me dixo, que era mejor proporción la de ſiete pies, que no la proporción de ſeys; 
(como dize Pierio) porque el pie es menor ſiendo la ſeptima parte de la altura, 
y el pie pequeño, particularmente en vna muger es mas hermoso y 
agraciado”34. 

Lógicamente, Ruelas empleaba el último capítulo del libro dedicado a la 
descripción de la hermosura de la Virgen a hacer referencia al zapato conservado 
en el convento del Carmen de Valencia, cuya devoción obraba grandes benefi-
cios en enfermos, gestantes y parturientas. Tras describir someramente la pieza, 
se remitía a una relación escrita por Jerónimo Gracián de la Madre de Dios im-
presa en Bruselas en 160935, e introducía una reproducción de la composición 
realizada por Gracián sobre la huella:  

“le puſo a eſte dicho çapato eſtos titulos, por quadrarle a la Virgen Santiſsima, 
y darſelos la Sagrada Eſcriptura. Lo Primero, porque la Sacratiſsima Virgen 
tiene debajo de ſus pies todo el vniuerſo, ſe pinta el orbe con eſta lletra. Omnia 
fubieſti ſub pedibus cius (…) Y los montes mas altos, porque, Fundamenta 
eiusinmontibus altis. La luna, porque eſta Señora veſtida del ſol la tiene debajo 

 
33  Capítulo XVII, pp. 151-152. Sobre la estrecha vinculación de Jacobo de Grattis, Caballero de 

Gracia, con la orden del Carmen, véase Velasco Bayón, Historia del Carmelo español, III, 75-76. 
34  Íbidem, p. 152. 
35  Ismael Martínez Carretero, “Jerónimo Gracián (1545-1614) Entre la descalcez y la observancia”, 

Carmelus 54 (2007), 156-160. 



1012                                                                                           HENAR PIZARRO LLORENTE 

CAURIENSIA, Vol. XX (2025) 997-1018, ISSN: 1886-4945 – EISSN: 2340-4256 

 

de ſus pies. Luna ſubpedibus eius. Y los Angeles porque tiene en el cielo mas 
alto lugar, las eſtrellas porque es. Ex celſa ſuper ſydera”36. 

Con todo lo expuesto, el autor pasaba a componer una imagen 
completa de la Virgen para favorecer una devoción que la descripción 
menuda de las partes del cuerpo podría distraer. Así mismo, incluía la 
alternativa a la propuesta realizada por él, aunque advertía que no tenía 
suficiente fundamentación física ni teológica37. 

 

 Propuesta de Ruelas Otros pareceres 

Altura Mediana (dos varas) Mayor de la ordina-
ria 

Rostro Rosado, luminoso y un 
poco alargado 

Trigueño y largo 

Cabeza Pequeña, pero proporcio-
nada al cuerpo y con orejas 
pequeñas 

 

Cabellos Negro, abundante y largo Rubio 

Frente Llana y serena. Semicu-
bierta con el manto 

 

Cejas Negras y en arco Negras y en arco 

Ojos Grandes y negros Garzos, con las ni-
ñetas del color de la 
aceituna 

Nariz Recta y proporcionada  

 
36  Capítulo XVII, p. 155. Interrumpía el texto para ofrecer inserta una reproducción gráfica de dicha 

huella (Domínguez Guzmán, “Algunas lecturas curiosas...”, 90-91). 
37  Capítulo XVIII, donde además introdujo unas oraciones a la Virgen. 



El carmelita Juan de las Ruelas y su obra sobre la belleza corporal de la Virgen (1621)                             1013 

CAURIENSIA, Vol. XX (2025) 997-1018, ISSN: 1886-4945 – EISSN: 2340-4256 

 

Mejillas Sonrosadas  

Dientes Menudos, blancos y pare-
jos 

 

Boca Proporcionada, labios rojos 
y finos 

 

Cuello Recto, flexible, fuerte, 
blanco y sin arrugas 

 

Pechos Sin descripción, pero el au-
tor opta por pequeños y pa-
rejos, no muy altos ni 
levantados 

 

Manos Sin descripción, pero el au-
tor opta por largas y delga-
das. Uñas rubias. 

Manos y dedos lar-
gos 

Pies Blancos y con medida 
exacta 

 

 

La obra se cerraba con un capítulo en el que se recogían las razones y argu-
mentos que venían a probar la hermosura de la Virgen desde la perspectiva teo-
lógica. 

 

IV. LA INFLUENCIA DEL MODELO 

Ruelas consideraba que se debía tener un especial cuidado y respeto a las 
imágenes y retratos que se realizasen de la Virgen y de Cristo, puesto que a 
través de ellos y de sus cuerpos se habría de instruir y persuadir a los fieles. 
Ciertamente, el carmelita compuso un libro sencillo, sin pretensión de ser una 
guía para artistas, y que se mantenía al margen de las tendencias, que, por otra 
parte, debía de conocer a través de los jóvenes pintores sevillanos con los que 



1014                                                                                           HENAR PIZARRO LLORENTE 

CAURIENSIA, Vol. XX (2025) 997-1018, ISSN: 1886-4945 – EISSN: 2340-4256 

 

tuvo relación38. La preocupación de Ruelas parecía enlazar con la pretensión de 
favorecer el conocimiento de una imagen “real” de la hermosura de la Virgen, 
siempre con el objetivo de que fuese útil para fomentar la devoción y la labor 
evangelizadora39.  

Posiblemente, el autor dio especial significación a la composición realizada 
por Jerónimo Gracián no solo por la importancia de la huella para deducir la 
altura de la Virgen, sino también por la combinación iconográfica descrita en la 
que se representaba con todo el universo, la luna, las estrellas y los ángeles bajo 
sus pies. Por otra parte, Gracián estaba recreando modelos ya conocidos en las 
representaciones de la Tota Pulchra y de María Mulier Amicta. De la conjunción 
de ambos modelos surgió una nueva disposición que liberaba a la Virgen de 
símbolos, conservando solo los ángeles y la luna creciente. Sin duda, las repre-
sentaciones en pintura y escultura de Velázquez, Montañés, Cano, Zurbarán y 
Murillo fueron esenciales para la mayor difusión de la doctrina inmaculista, fi-
nalidad última y verdadera de Ruelas40. No obstante, el reto era importante, 
porque la devoción a la Inmaculada Concepción era cuestionada por una parte 
importante de la Iglesia y, en consecuencia, no se disponía de una imagen co-
múnmente aceptada para transmitir visualmente una creencia teológica polé-
mica y compleja. El fervor inmaculista en Sevilla impulsó una importante 
producción de obras artísticas al servicio de esta devoción y en coincidencia con 
una de las escuelas de pintura más importantes de la cultura barroca41.  

La preocupación de Alonso Cano por la belleza de los cuerpos de hombres 
y mujeres, y de manera muy especial de la Virgen, nos puede conducir a pensar 
que habría tenido interés por leer el libro de Ruelas cuando se encontraba dando 
los primeros pasos en el oficio e ingresaba con quince años en el taller de Fran-
cisco Pacheco en 1616. No obstante, debió realizar los estudios de anatomía al 
margen del maestro para poder plasmar mejor la belleza, así como aprender del 
trabajo de sus coetáneos como Juan de las Ruelas, el pintor. Semejante evolu-
ción se consolidó a partir de 1626 en la pintura de Francisco de Zurbarán. Así 

 
38  Posiblemente, tendría presente, como Santa Teresa: “Porque es su hermosura muy diferente de lo 

que podemos acá imaginar, que no alcanza el entendimiento a entender de qué era la ropa ni cómo imaginar 
el blanco que el señor quiere que se represente, que parece todo lo de acá como un dibujo de tizne, a manera 
de decir” (Egido, “Como de dibujo a la verdad”…, 13-14). 

39  Parejo Delgado, “La iconografía de la Inmaculada… “, 967, establece que “la iconografía de la 
Inmaculada Concepción, partiendo de un concepto de belleza sensual ha hecho más accesible a la devoción 
popular el componente intelectual del mito cristiano”. 

40  Ibídem, 967-972. 
41  Víctor Mínguez Cornelles, “Hacer visible lo indefinible. Iconografías de la inmaculada 

concepción”, Intacta María: política y religiosidad en la España barroca, coord. por Pablo González Tornel 
(Generalitat Valenciana: Museu de Belles Arts (València), 2017), 31-42. 



El carmelita Juan de las Ruelas y su obra sobre la belleza corporal de la Virgen (1621)                             1015 

CAURIENSIA, Vol. XX (2025) 997-1018, ISSN: 1886-4945 – EISSN: 2340-4256 

 

pues, resulta plausible que los jóvenes artistas leyesen el libro del carmelita bus-
cando respuestas a su intención de plasmar mejor la hermosura tanto del cuerpo 
como del rostro, sin dejar de tener presente que el maestro Pacheco fue nom-
brado por la Inquisición en 1618 “Veedor de Pinturas Sagradas”42.  

No obstante, entre todos sus discípulos, fue su posterior yerno, Diego de 
Velázquez, quien tuvo un contacto real y directo con el autor del libro que nos 
ocupa. Su Inmaculada, pintada para el convento del Carmen sevillano por en-
cargo de Juan de las Ruelas durante su priorato, hubo de seguir las indicaciones 
del carmelita. En los dos cuadros pintados en estos años, obras de primera ju-
ventud, la descripción de Ruelas de la belleza corporal de la Virgen queda refle-
jada. Si bien el pintor tomó como inspiración el rostro de la hija de Pacheco, 
adelantó otras cuestiones relacionadas con la composición del cuadro que im-
pulsaron la nueva tendencia43.  

 

REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

Alonso, Aurora Miguel. “Maculistas e inmaculistas en las bibliotecas jesuitas de Ma-
drid: Colegio Imperial, Casa Profesa y Noviciado”, Advocaciones Marianas de Glo-
ria: SIMPOSIUM (XXª Edición), San Lorenzo del Escorial, 6/9 de septiembre de 
2012. 747-770. San Lorenzo del Escorial: Instituto Escurialense de Investigaciones 
Históricas y Artísticas. Simposium 2012.  

Álvarez Calero, Alberto J. “El antiguo convento Casa Grande del Carmen de Sevilla 
crisol de Hermandades y Cofradías hasta el siglo XIX”. Isidorianum, 20 (2011): 
153-196. 

Baños Vallejo, Fernando. “Belleza y virtud en las “vidas de María” castellanas”. Me-
dievalia 18/2 (2015): 43-63. 

Borja Gómez, Jaime Humberto. “El discurso visual del cuerpo barroco neogranadino”. 
Desde el jardín de Freud-Revista de Psicoanálisis (2002): 168-181. 

Córdoba Salmerón, Miguel-Gallego Aranda, Salvador (pr.). La teología cristiana a tra-
vés del arte barroco. Universidad de Granada: Editorial Universidad de Granada, 
2019. 

Diccionario hispanoamericano de heráldica, onomástica y genealogía. Editado por En-
dika y Garikoitz de Mogrobejo. Bilbao: Mogrobejo-Zabala,1998. 

 
42  Valdivieso González, “Hermosura del cuerpo y belleza del alma…”, 125-137. 
43  c. 1618, National Gallery, Londres; Martínez Carretero, Los carmelitas en Sevilla, 296; Victor I. 

Stoichita, “Imagen y aparición en la pintura española del Siglo de Oro y en la devoción popular del Nuevo 
Mundo”, Norba: Revista de arte, 12 (1992): 83-102. 



1016                                                                                           HENAR PIZARRO LLORENTE 

CAURIENSIA, Vol. XX (2025) 997-1018, ISSN: 1886-4945 – EISSN: 2340-4256 

 

Domínguez, José y Sánchez-Jiménez, Antonio. “El mundo del libro a través de las rela-
ciones clientelares en la Sevilla de entresiglos (1582-1621)”. RILCE. Revista de Fi-
lología hispánica 25.2 (2009): 256-318. 

Domínguez Guzmán, Aurora. “Algunas lecturas curiosas en la Sevilla del siglo XVII”, 
Archivo hispalense 67 (1984): 57-76. 

Egido, Aurora. ““Como de dibujo a la verdad” Santa Teresa representada por ella misma 
en el Libro de la vida”. En Encrucijada de la palabra y la imagen simbólicas. Es-
tudios de emblemática. Editado por Blanca Ballester Morell, Antonio Bernat Vista-
rini y John T. Cull. 6-13. Barcelona: José J. de Olañeta Editor, 2017.  

Fernández del Hoyo, María Antonia. “Juan de Roelas pintor flamenco”. Boletín del Mu-
seo Nacional de Escultura 4 (2000): 25-28. 

Garrido, Pablo. La Virgen de la fe. Doctrina y piedad mariana entre los carmelitas es-
pañoles de los siglos XVI y XVII. Roma: Institutum Carmelitanum, 1999. 

Godoy Domínguez, Pedro J. Hijas de Trento. El Monasterio de San Juan Bautista de 
Villalba del Alcor (1618-1810): la vida en el primer convento español de carmelitas 
recoletas durante el Antiguo Régimen. Roma: Edizioni Carmelitane, 2019. 

Godoy Domínguez, Pedro J. Fernando de la Corte. Flores del Carmelo de Andalucía. 
Madrid: Ediciones Carmelitanas, 2023. 

Hernández Díaz, José. “Fuentes de la iconografía mariana”. Archivo Hispalense 5 
(1944): 281-285. 

Japón Franco, Rafael. “Juan de Roelas, pintor (h. 1570-1625)”. Identidad e Imagen en 
la Andalucía moderna: https://www2.ual.es/ideimand/juan-de-roelas-pintor-h-
1570-1625/ 

Juan de Jesús María. Los carmelitas de Andalucía y la Inmaculada Concepción, Siglos 
XVI y XVII. Córdoba, 2006. 

Leal, Juan. “La imagen corporal de la Santísima Virgen en la literatura antigua cristiana”. 
Estudios Eclesiásticos 25 (1951): 475-508. 

Martínez Medina, Francisco Javier. “La Inmaculada Concepción en los Libros Plúm-
beos de Granada: su influjo en el catolicismo contrarreformista”. Magallánica: re-
vista de historia moderna 5 (2016): 6-47. 

Martínez Medina, Francisco Javier. “La Real Junta de la Inmaculada de 1617 y los libros 
plúmbeos. Religiosidad popular y monárquica en la Andalucía barroca”. Proyec-
ción: Teología y mundo actual 266 (2017): 311-330.  

Martínez Millán, José. “Las controversias sobre la Inmaculada Concepción. Surgi-
miento de la polémia (1613)”. En La monarquía de Felipe III: La Casa del Rey, 
dirigido por José Martínez Millán y Maria Antonietta Visceglia, I, 220-226. Madrid: 
Fundación Mapfre, 2008. 

https://www2.ual.es/ideimand/juan-de-roelas-pintor-h-1570-1625/
https://www2.ual.es/ideimand/juan-de-roelas-pintor-h-1570-1625/


El carmelita Juan de las Ruelas y su obra sobre la belleza corporal de la Virgen (1621)                             1017 

CAURIENSIA, Vol. XX (2025) 997-1018, ISSN: 1886-4945 – EISSN: 2340-4256 

 

Mínguez Cornelles, Víctor. “Hacer visible lo indefinible. Iconografías de la inmaculada 
concepción”. En Intacta María: política y religiosidad en la España barroca. Coor-
dinado por Pablo González Tornel. 31-42. Generalitat Valenciana: Museu de Belles 
Arts (València), 2017. 

Mínguez Cornelles, Víctor. “Pietas Austriaca y política mariana. Del Rosario a la 
Inmaculada”. En La Vergine contesa: Roma, l'Immacolata Concezione e 
l'universalismo della Monarchia Cattolica (secc. XVII-XIX), coordinado por 
Manfredi Merluzzi, Gaetano Sabatini. 105-124. Flavia: Tudini, 2022.  

Parejo Delgado, María Josefa. “La iconografía de la Inmaculada Concepción en las pa-
rroquias sevillanas”. En La Inmaculada Concepción en España: religiosidad, his-
toria y arte: actas del simposium, 1/4-IX-2005. Coordinado por Francisco Javier 
Campos y Fernández de Sevilla. Madrid: Ediciones Escurialenses, 2005.  

Peinado Guzmán, José Antonio “La monarquía española y el dogma de la Inmaculada 
Concepción: fervor, diplomacia y gestiones a favor de su proclamación en la Edad 
Moderna”. Chronica Nova, 40 (2014): 247-276.  

Pérez García, Rafael M. “Espirituales, cortes señoriales y linajes nobiliarios. Construc-
ción y desarrollo de climas sacro-espirituales de referencia social en la Andalucía 
de los siglos XVI y XVII”. Historia y Genealogía 1 (2011): 133-153. 

Ponce Cárdenas, Jesús “El ciclo a los Marqueses de Ayamonte: laus naturae y panegírico 
nobiliario en la poesía de Góngora”. En XII Jornadas de Historia de Ayamonte / 
Enrique R. Arroyo Berrones (aut.), 2008. 

Pöppel, Hubert. “El seno desnudo de María. La Virgen de la leche en el arte del Siglo 
de Oro español”, Teresa Hiergeist, Ismael del Olmo (Hrsg.), Christian Discourses 
of the Holy and the Sacred from the 15th to the 17th Century. 173-195. Berlin: Peter 
Lang 2020. 

Révah, Israël Salvator. “La controverse sur les statuts de pureté de sang. Un document 
inédit: “Relación y consulta del cardenal G[u]evara sobre el negocio de fray Agustín 
Saluzio” (Madrid 13 août 1600)”, Bulletin Hispanique 73 (1971): 263-306.  

Rodríguez Carretero, Miguel. Epytome historial de los carmelitas de Andalucía y Mur-
cia. Editado por Ismael Martínez Carretero, O.C. del ms. 18118 de la BNE. Sevilla: 
GRAFISUR, 2000. 

Roullet, Antoine. Corps et pénitence. Les carmélites déchaussées espagnoles (ca. 1560-
ca.1640). Madrid: Casa de Velázquez, 2015. 

Ruelas, Juan de las. Hermosura corporal, de la madre de dios / compuesto por ... Fray 
Iuan de las Ruelas, natural de la ciudad de Seuilla, del Orden de nuestra señora 
del Carmen y difinidor [...].Impresso en Seuilla: por Diego Perez, 1621. 

Ruiz Ibáñez, José Javier y Sabatini, Gaetano (eds.). La Inmaculada Concepción y la 
Monarquía Hispánica. Madrid: FCE, Red Columnaria, 2019.  



1018                                                                                           HENAR PIZARRO LLORENTE 

CAURIENSIA, Vol. XX (2025) 997-1018, ISSN: 1886-4945 – EISSN: 2340-4256 

 

Sanz, María Jesús. “El problema de la Inmaculada Concepción en la segunda década del 
siglo XVII. Festejos y máscaras: el papel de los plateros”, Laboratorio de arte 8 
(1995): 73-101. 

Stoichita, Victor I. “Imagen y aparición en la pintura española del Siglo de Oro y en la 
devoción popular del Nuevo Mundo”. Norba: Revista de arte 12 (1992): 83-102. 

Stratton, Suzanne. La Inmaculada Concepción en el arte español. Madrid: FUE, 1989. 
Sicroff, Albert A. Los estatutos de limpieza de sangre. Controversias entre los siglos 

XVI y XVII. Madrid: Taurus, 1985.  
Valdivieso González, Enrique. “Hermosura del cuerpo y belleza del alma. Observacio-

nes sobre la obra pictórica de Alonso Cano”. Cuadernos de Arte 32 (2001): 125-
137. 

Velasco Bayón, Balbino. Diccionario biográfico del Carmelo ibérico. Editado por He-
nar Pizarro Llorente. Roma: Edizioni Carmelitane, 2020. 

Velasco Bayón, Balbino. Historia del Carmelo español. Roma: Institutum Carmelita-
num, 1990-1994. 

Vicens Hualde, María. “El nacimiento de una Casa de segundogenitura: el marquesado 
de Villamanrique”, Tiempos modernos 35 (2017/2): 118-150. 

 

 

Henar Pizarro Llorente 
Facultad de Ciencias Humanas y Sociales 

Universidad Pontificia Comillas 
C/ Universidad de Comillas, 3 

28015 Madrid (España) 
https://orcid.org/0000-0002-4703-4035 

 


