COMILLAS

UNIVERSIDAD PONTIFICIA

| CIHS

FACULTAD DE TEOLOGIA
DEPARTAMENTO DE TEOLOGIA DOGMATICA Y FUNDAMENTAL

TESINA DE LICENCIATURA EN TEOLOGIA DOGMATICA Y FUNDAMENTAL

EL HOMBRE, INFINITO CREADO ACTUAL LLAMADO A
LA DIVINIZACION

Presentado por:
SENAKPON ANGELO ADANDJAI

Dirigido por:

PROF. PEDRO CASTELAO

MADRID
NOVIEMBRE 2025



COMILLAS

UNIVERSIDAD PONTIFICIA

CIHS |

FACULTAD DE TEOLOGIA
DEPARTAMENTO DE TEOLOGIA DOGMATICA Y FUNDAMENTAL

TESINA DE LICENCIATURA EN TEOLOGIA DOGMATICA Y FUNDAMENTAL

EL HOMBRE, INFINITO CREADO ACTUAL LLAMADO A
LA DIVINIZACION

Visto Bueno del director

PROF. PEDRO CASTELAO

Fdo.

MADRID
NOVIEMBRE 2025



“En realidad, [...], el mundo exterior y el interior del hombre constituyen una
unidad indisociable. Preguntarse por lo exterior no deja de ser también y al mismo
tiempo una pregunta por el si mismo del hombre, que surge como tal desde fuera
de si mismo, tanto filogenética como ontogenéticamente. [...]| La pregunta sobre
el porqué del mundo esta relacionada esencial y necesariamente con la pregunta
sobre el porqué del ‘yo’ y con la pregunta por Dios: ‘conciencia del mundo, del yo

y de Dios forman una unidad estructural indestructible’”.

Manuel Cabada Castro. El Dios que da que pensar: acceso filosdfico-antropoldgico a la divinidad. Madrid:
BAC, 1999, 115.



Dedicatoria

En memoria de mi difunto padre Pascal ADANDJAI, cuyo ejemplo y amor

siguen siendo faro en mi vida.

A mi padre adoptivo Christian FASSINOU, por su apoyo constante, su fe firme y

su guia paternal.

A mi madre Immaculée NOUKPO, por su ternura, sacrificio y oracién

inquebrantable.

A mi querida P.C., por estar siempre ahi, con su apoyo constante, su amor

incondicional y su paciencia infinita.

Y a mi amiga Solange A. KUIMO, por su amistad sincera, su animo y su

presencia en los momentos mas significativos de este camino.

A todos ellos, con gratitud profunda y cariiio eterno, dedico esta tesina.



CONTENIDO

INTRODUCCION GENERAL ..ot eeese st ses s ses s sense s tsses s ssss s sesse s 1
CAPITULO I. LA INFINITUD EN EL AMBITO FILOSOFICO-TEOLOGICO......cc.ccocvrerrinnnne. 7
T oo [0 Tod o1 To ] ST PSSSS 7
1.1 La cuestion del SEr Y de DiIOS.......cciiiriiiriiiieise et 8
111 LA CUESHION eI SEI...evieiieeieie ettt 8
11,2 ELSEIdE DIOS ...eiiviieieiieieieie ettt bbbt 11

1.2 Ladivinidad ‘filosé6fica’ en el ambito teoldgico: punto de partida de la reflexion
1:T0] [0 | oF: USSR 13
1.2.1  Dificultad de estudio sobre la divinidad hoy en dia...........cccccevveveiieiiicirece e, 13
1.2.2 Lo divino ‘filos6fico’ en el Ambito te0lOZICO. ......cvviiiieiriiiic e 15
1.3 Laexperiencia humana y la aparicion del problema de Dios. ..........ccocevvrirvrncienicennen, 19
1.4 ;QUIEN €S €l SEr NUMANO? ......cviieiiiie et 24
1.4.1 El ser humano, un ser dentro del MUNAO ..........oovcviieiiiiiiee e 24
1.4.2 El ser humano, un ser que Se aUt0-CUESLIONA.........ccuvrerreerieeieiienieeeesiee e ereeseeeeeans 27
1.5  Elretorno del ser humano a Dios: intrinseca relacion entre finitud e infinitud............... 30

1.6 Laeterna cuestion de la existencia del mal a pesar de la existencia y de la bondad de
Dios 34

Conclusién. La infinitud como don comunicante en El Dios que da que pensar ...................... 36
CAPITULO II. PROFUNDIZACION HISTORICA DEL CONCEPTO INFINITUD.................. 41
T oo 0ol of o] o H S RPOT PP PRRRRI 41
1. El comienzo del planteamiento de la infinitud en 10S presoCraticos...........cccoovvvreeerenienenen, 43
1.1. Anaximandro y el CONCEPLO e APEITON.........cvieriiieieierieee e 43
1.2. El Ser eterno melisiano como preanuncio del Dios cristiano o praeambula fidei .............. 44
1.3. Lainfinitud €N AFISIOIEIES ......c.ecvieieieie et 50
1.3.1. La infinitud como potencia y no acto en AristOteles ..........cccvevevieie i, 50
1.3.2. El posible aporte de la reflexién aristotélica de la infinitud a la teologia cristiana ......54
2. La infinitud en la Edad Media. Una viva critica de la infinitud potencial aristotélica........... 56
2.1. Lainfinitud €n San AQUSTIN ..ot 56
2.2. Lainfinitud en TOMAS A& AQUINO ....c..oiviiiiiiiiieiieieiee et 61
3. Propuestas modernas de la cuestion de la INfinitud............cccooveve i, 67
3.1. Lainfinitud y 10 iNdefinido €N DESCAITES.........coeiierireiisesiieeeee e 67

3.2. Lectura cristiana de la infinitud en Hegel ... 70



4. El infinito creado actual como reflejo de la inmensidad divina: Perspectivas de Bruno,
TEITASSON Y CANTOT....eiiiiiie ittt e e e st e e e nbb e e e bt e e e bb e e s be e e e beeeanbeeeanes 73

4.1. Hacia el “Infinito creado actual” en Jean Terrasson .........cccvevueeeriveesiieesivnessneessnneesnnas 73
4.2. La huella del Infinito en la experiencia humana: lectura teoldgica de Giordano Bruno 78

4.3. La infinitud creada en acto: Georg Cantor y la huella de Dios en el pensamiento

MALEMALICO ... .eeivieitie ettt ettt e et e e st e e bt esbeeebeesbeeebeesaeeesbesasesasbeesbeesnbeesbesanteesseesnbensrenas 82

Conclusién. Sintesis teologico-histdrica de la infinitud desde Anaximandro a Cantor ............. 87
CAPITULO IIl. LA DIVINIZACION COMO RELACION TEOLOGICA ENTRE EL

INFINITO ABSOLUTO Y EL INFINITO CREADO ACTUAL ....vveiieeeecee e 89

T 1o o [UToTod (o] HO PRSP OTRRPP 89

1. El hombre, Infinito creado aCtual .............cooveeiiiiiiiiiiececce e 91

2. El ser humano como infinito creado actual: bases biblicas de la divinizacién del hombre ...95

2.1. Lo infinito creado actual a la luz de las bases biblicas de la divinizacion en el AT ........ 95

2.1.1. Lo infinito creado actual €N GN 1,26-27 .....cocveiviiiiiiiee e 95

2.1.2. Lo infinito creado actual €n Sal 82,6...........coccvviviiiiiiieiicee e 99

2.2. Lo infinito creado actual o el hombre en el NT: 2 Pe 1,3-4......cooviieiiiiniieeec e, 103

3. Divinizacion del infinito creado actual en Ireneo de Lyon y Atanasio de Alejandria.......... 107

3.1. Lainfinitud creada actual como capacidad de divinizacion en Ireneo de Lyon............ 107

3.2. La infinitud creada actual y la ‘theosis’ en Atanasio de Alejandria ............cccoccvvviennene 113
Conclusion. Lectura teoldgica de Gn 3,5 desde la categoria de divinizacion y de infinitud

(0T To F T Tt LU | ST 117

CONCLUSION GENERAL ......oooviieeeseeee st sese st sae st s st asn et sen s 122

BIBLIOGRAFIA COMPLETA POR ORDEN ALFABETICO......cccooieveieeeiceeeeeeeeeee e 126



SIGLAS Y ABREVIATURAS

1. ABREVIATURAS

AT
BAC
CIC

DV
EDICEP
EUNSA
FD

FR

GS

HD

LF

LG

NT

RH

SS

VS

Antiguo Testamento
Biblioteca de Autores Cristianos
Catecismo de la Iglesia Catdlica
Dei Verbum
Editorial Centro de Publicaciones
Ediciones de la Universidad de Navarra S.A.
Filius-Dei
Fides et Ratio
Gaudium et Spes
Heinrich Denzinger y Peter Huinermann
Lumen Fidei
Lumen Gentium
Nuevo Testamento
Redemptor Hominis
Spe Salvi

Veritatis Splendor

2. SIGLAS BIBLICAS

1 Cor
1Jn

2 Mac
2 Pe
Ap
Col
Dn
Ecl
Ef

1 Corintios Ex Exodo Jr

1 Juan Flp Filipenses Lv

2 Macabeos Gn Génesis Mal
2 Pedro Hab Habacuc Mt
Apocalipsis Hch Hechos Rom
Colosenses Heb Hebreos Sab
Daniel, Is Isaias Sal
Eclesiastés Jn Juan

Efesios Job Job

Jeremias
Levitico
Malaquias
Mateo
Romanos
Sabiduria

Salmo



Introduccion General

INTRODUCCION GENERAL

Cuando consideramos la historia de la teologia y también su situacion hoy en dia, nos damos
cuenta de una realidad crucial: la teologia en su conjunto sigue enfrentdndose a un desafio de
proporciones historicas. De hecho, por un lado, la tradicion revelada le confia el depoésito
inagotable de un Misterio que, por definicion, excede toda capacidad de comprension: el Misterio
del Dios infinito. Y por otro, la razén humana, modelada por la modernidad y la secularizacion,
manifiesta una profunda desconfianza hacia cualquier discurso que pretenda trascender los limites
de lo inmanente y lo empiricamente verificable. Este divorcio entre la fe y la cultura, entre el
infinito deseado y la finitud ‘autoimpuesta’, ha sumido a la reflexion sobre Dios en una crisis de
pertinencia. Hay que reconocer, que la pregunta por lo divino no ha desaparecido, pero se formula
en otros términos, desvinculada de las categorias ontoldgicas que durante siglos le proporcionaron
un fundamento intelectual. Por tanto, frente a una tal realidad o situacion, la teologia esta llamada
a una tarea de reconstruccion fundamental que no consiste en repetir formulas dogmaticas de
manera acritica, sino en buscar nuevos caminos para pensar y expresar lo divino de manera que

dialogue de forma fecunda con las inquietudes del hombre contemporaneo.

Y es, justamente, en este contexto intelectual y espiritual donde las dos obras del filésofo y tedlogo
espafiol Manuel Cabada Castro, que hemos considerado en nuestra investigacion, se erigen como
un faro de lucidez y profundidad. De hecho, a partir de El Dios que da que pensar y Recuperar la
infinitud: en torno al debate histérico-filosofico sobre la limitacion o ilimitacion de la realidad,
creemos que todo el pensamiento de Cabada estd anclado en una solida tradicién agustiniana y
tomista. En efecto, su reflexién abierta a los aportes de la filosofia moderna y la ciencia
contemporanea, nos propone una categoria capaz de recomponer el didlogo roto en torno a la
cuestion de la infinitud. Desde sus obras, nos damos cuenta de que ya no se trata de la infinitud
como un mero atributo estatico de Dios, sino como la categoria teolgica fundamental que no solo

dinamiza, sino redefine toda la relacion entre lo divino y lo humano.

Segun Pedro Castelao, podemos afirmar sin ninguna duda que Manuel Cabada Castro ha pasado
toda su vida de fil6sofo y te6logo como un apasionado de la investigacion en torno a la cuestion de
la relacion entre finitud e infinitud. Para ser preciso, digamos que “Manuel Cabada no ha tenido

en su amplia y dilatada obra filoséfica (y afiadiriamos teoldgica) otro tema mas que la relacion



El hombre, infinito creado actual llamado a la divinizacion

entre el mundo, el ser humano y lo divino™!. Este hecho puede entenderse mejor si consideramos
la condicion de jesuita de nuestro autor. La espiritualidad ignaciana se centra mucho sobre la

relacion que puede existir entre mundo-hombre-Dios.

La originalidad de Cabada, desde nuestro entendimiento, desarrollada meticulosamente en las dos
obras que son complementarias, a nuestro juicio, reside en articular un doble movimiento. Primero,
demuestra que la pregunta por el infinito no es ajena a la experiencia humana, sino que brota de
ella como su exigencia interna mas profunda. Y tendremos la oportunidad de demostrarlo.
Segundo, y aqui se hace mas visible su contribucion crucial, supera el dilema histérico que forzaba
a elegir entre un infinito divino absolutamente trascendente y, por tanto, alejado; y un mundo finito
clausurado sobre si mismo. Cabada lo hace rehabilitando la nocion de “infinito creado actual”, un
concepto que, lejos de ser una contradiccion en los términos, se acaba revelando como la clave para

comprender la dignidad Unica de la criatura humana y su vocacion a la divinizacion.

Nuestra investigacion, titulada “El hombre, infinito creado actual llamado a la
divinizacién”, se propone explorar de manera sistematica y critica esta propuesta fundamental.
Nuestro objetivo central es demostrar que el pensamiento de Cabada, al integrar la reflexion
filosofica, la tradicion teoldgica y la antropologia a la luz de la infinitud, nos ofrece un marco
hermenéutico extraordinariamente potente para repensar la teologia, la doctrina de la creacion y de
la categoria de divinizacién. En consecuencia, partimos de la hipétesis de que la categoria de
“Infinitud” actia como un principio unificador que disuelve falsas oposiciones y permite una

comprension méas honda y coherente del dato revelado.

El itinerario de nuestra investigacion se articula en tres grandes capitulos que obviamente siguen
una ldgica interna de progresion: de la experiencia a la fundamentacién (Capitulo 1), de la
fundamentacion a la historia conceptual (Capitulo I1), y de la historia conceptual a la culminacion

teoldgica (Capitulo I11).

En concreto, dedicaremos el Capitulo I a una lectura analitica de El Dios que da que pensar. Aqui,
no partiremos de Dios como un concepto abstracto, sino del ser humano en su concrecion
existencial. Cabada empieza su reflexidn desde la experiencia de la finitud, es decir, la conciencia

de ser limitado, contingente, arrojado a un mundo que no hemos elegido y destinado a una muerte

! Pedro Castelao. Morfologia del infinito. Un nuevo fundamento filosdfico para la antropologia teolégica. Madrid:
Universidad Pontificia Comillas, 2023, 41.



Introduccion General

inevitable. Sin embargo, esta finitud, lejos de ser una mera carencia, se revela como una apertura
constitutiva. EI hombre es el ser que se cuestiona a si mismo, que experimenta una nostalgia de
plenitud, de verdad absoluta, de amor incondicionado; diriamos, en definitiva, de infinitud; y que
su condicion finita no puede satisfacer. Como bien intuyeron los Salmistas, el corazén humano esta
inquieto hasta que descanse en Dios (Sal 62,1; 42,2-3). Esta inquietud, en nuestra vision o
dindmica, no es patoldgica, sino sintomatica de una vocacion hacia la realidad divina. La pregunta
por Dios, desde de la reflexion de Cabada no es un afiadido externo a la existencia humana, sino
que emerge desde dentro de ella como la pregunta por el sentido que puede colmar una apertura
que parece infinita. La dramatica cuestion del mal (Job, Sal 22) se convierte en el lugar paradojica
donde esta pregunta se intensifica hasta el grito, desafiando cualquier teodicea simplista y
exigiendo una respuesta gque solo un Dios infinitamente bueno y libre puede dar. La conclusién de
este primer capitulo nos llevara a entender la infinitud divina no como una lejania intimidatoria,
sino como un “don comunicante”, una respuesta amorosa a la pregunta inscrita en el corazéon de lo
finito. Es el Dios que, al dar que pensar, se revela como el fundamento que atrae e interpela la razén

humana.

Sin embargo, para apreciar la profundidad de la propuesta de Cabada, es imperioso examinar el
largo y complejo debate historico-filoséfico sobre la limitacidn o ilimitacion de la realidad que él
mismo analiza en Recuperar la infinitud. Por tanto, consagraremos el Capitulo Il a la
profundizacién histdrica del concepto infinito (conviene bien decir que no podemaos tratar de todos
los autores que Cabada presenta en la obra por la inmensidad de su amplitud). Para ello, nuestro
recorrido comenzara en los origenes del pensamiento occidental con el apeiron de Anaximandro,
lo ilimitado o indeterminado como arjé de todas las cosas. Este concepto fundamental, aunque pre-
filosofico, plantea ya la cuestion de lo ilimitado como fundamento. La filosofia griega, con su genio
y sus limites, intentard& dominar conceptualmente lo infinito. La critica de Aristoteles sera
paradigmatica, pues para el Estagirita, lo infinito (apeiron) existe solo en potencia, como un
proceso de division o adicidon que nunca se completa, nunca en acto. Un “infinito actual” era, para
la ontologia griega aristotélica, una imposibilidad I6gica y una amenaza al cosmos ordenado que

es, por definicion, perfecto, y por tanto limitado.

La irrupcion de la revelacion biblica ha provocado un gran cambio. En efecto, con la Biblia, el Dios

de Israel, Yahvé, se revela como el totalmente Otro, el Trascendente, cuyo ser no esta sujeto a



El hombre, infinito creado actual llamado a la divinizacion

ninguna limitacion. Su nombre mismo, “Yo soy el que soy” (Ex 3,14), afirma claramente una
plenitud de ser absoluta e inagotable. Por ejemplo, los Salmos cantan su infinitud: “Dichoso aquel
a quien auxilia el Dios de Jacob, cuya esperanza esta en Yahveh, su Dios” (Sal 146,5). “Si voy
hasta los confines del mar, alli tu mano me conduce, tu diestra me sostiene. Si digo: ‘Que me cubran
las tinieblas, que la luz se haga noche en torno a mi’, ni siquiera las tinieblas son oscuras para ti, y
la noche es clara como el dia: lo mismo son tinieblas que luz” (Sal 138, 7-8). Entendemos una
infinitud como no espacial, sino metafisica, porque es la plenitud omniabarcante o total del Ser que
es Espiritu (Jn 4,24). Los Padres de la Iglesia y los tedlogos medievales, como Agustin de Hipona
y Tomas de Aquino, se enfrentaron al desafio de articular esta verdad de fe con las categorias de la
filosofia griega. Tomas, por ejemplo, argumentara con fuerza que Dios es Actus Purus, infinito en
acto, y que la creacidn, por ser una libre emanacion de su poder infinito, puede reflejar de manera

finita y participada esta actualidad.

La modernidad, con Descartes y Hegel, dard otro paso a la cuestion de la infinitud. En efecto,
Descartes coloca la idea de infinito en la mente humana como una marca del Creador. Mientras
que Hegel intentara una sintesis audaz, proponiendo una dialéctica donde lo finito y lo infinito se
necesitan mutuamente, una propuesta que, para la ortodoxia cristiana, puede implicar un panteismo
que diluya la trascendencia divina. La superacién de estos enigmas modernos, como muestra
Cabada, llegara de la mano de pensadores como Jean Terrason, Giordano y, de modo decisivo, del
matematico Georg Cantor. La teoria de los conjuntos infinitos actuales de Cantor ha demostrado
que lo infinito puede ser un objeto matematico consistente y actual, no un mero proceso potencial.
Esto proporciona una potentisima analogia para la teologia. En otra palabra, el universo creado
puede ser entendido como un “infinito creado actual”, un conjunto ontolégicamente abierto y
participado de la infinitud divina, sin confundirse con ella. Brevemente, este capitulo nos
demostrara que la investigacion de Cabada es el fruto maduro de una larga evolucion historico-

teologica.

Finalmente, terminaremos nuestra investigacion con el Capitulo 11, en el que integraremos los dos
anteriores para revelar la consecuencia teolégica méas decisiva de este marco conceptual: la doctrina
de la divinizacion (theosis). Si el ser humano es, en su dimension espiritual, un “infinito creado
actual”, entonces su relacion con el Infinito divino trasciende la mera relacion criatura-Creador

para adentrarse en el misterio de la comunién y de la participacion. En este capitulo, nos



Introduccion General

apoyaremos en los fundamentos biblicos para justificar nuestra postura que considera el hombre
como un ‘infinito creado actual’. En el Antiguo Testamento, el relato de la creacién afirma que el
hombre es creado “a imagen y semejanza de Dios” (Gn 1, 26-27), dotandole de una dignidad y una
apertura ontoldgica Unicas. El Sal 82,6 llega a decir: “Yo habia dicho: ‘jDioses sois vosotros, todos
vosotros, hijos del Altisimo!””. En el NT, esta vocacién se explicita con una claridad
desconcertante: Cristo vino para que “lleguéis a ser participes de la naturaleza divina, huyendo de
la corrupcion que hay en el mundo a causa de la concupiscencia”. Es decir, el Verbo se encarnd

para deificar a la humanidad.

Analizaremos como los Padres de la Iglesia; o sea, Ireneo de Lyon y Atanasio de Alejandria entre
otros; desarrollaron esta doctrina. Pudiera ser que la famosa féormula de Atanasio, “Dios se hizo

hombre para que el hombre se hiciera Dios™?

, encuentre en la categoria de “infinito creado actual”
su sustrato ontoldgico mas profundo. La gracia no destruye la naturaleza, sino la perfecciona. Es
decir, no anula la finitud creada, sino que capacita al “infinito creado actual” que es el hombre para
participar de la vida intradivina sin dejar de ser creatura. La conclusion del capitulo, nos propondra
una relectura de Gn 3,5 (“seréis como dioses”) desde esta Optica. Viene bien decir que, la tentacion
diabdlica fue la propuesta de una auto-divinizacion falsa e idolatrica, que excluye Dios. Pero, la
verdadera divinizacion es todo lo contrario, pues es un don gratuito del Infinito Divino que eleva

y plenifica o perfecciona al infinito creado actual, realizando asi el designio de amor originario.

En lo que atafie a la metodologia, en nuestra investigacion, emplearemos un analisis o
comentario critico-hermenéutico de las dos obras de Manuel Cabada Castro, en didlogo constante
con las fuentes filosoficas y teoldgicas que él mismo suele utilizar. Sin embargo, haremos lo
méaximo posible para combinar la exégesis textual con la sintesis teoldgica sistematica, buscando
siempre destacar la fecundidad de la categoria de infinitud para el quehacer teoldgico

contemporaneo.

En definitiva, nuestra tesina pretenderia demostrar que el pensamiento de Manuel Cabada
Castro, al recuperar la infinitud como categoria teologica fundamental y rehabilitar la nocion de
infinito creado ‘actual, ofrece un marco extraordinariamente coherente, sugerente y fiel a la

Tradicion para superar la crisis actual del discurso sobre Dios. Es una investigacion que testimonia

2 Atanasio de Alejandria. La Encarnacién del Verbo. Madrid: Ciudad Nueva, 1989, VII1,54.

5



El hombre, infinito creado actual llamado a la divinizacion

la relacion que hay entre la filosofia y la teologia. Lejos de ser un ejercicio meramente académico,
este trabajo busca contribuir a una teologia que se atreva a pensar el Misterio de un Dios
infinitamente amoroso que, en su sobreabundancia, crea seres capaces de acoger su infinitud y los
Ilama a una comunién eterna, realizando asi la paradoja mas gloriosa. EI hombre, siendo infinito
creado actual encuentre su plenitud no en si mismo, sino en el dialogo de amor con el Infinito

Absoluto que es su Origen y su Fin.



Capitulo 1. La infinitud en el dmbito filoséfico-teoldgico
CAPITULO I. LA INFINITUD EN EL AMBITO FILOSOFICO-TEOLOGICO

Introduccion

En este primer capitulo de nuestra investigacion nuestro objetivo principal es tratar, de forma
analitica, la cuestion de la infinitud partiendo de la obra filosofica-teoldgica, EI Dios que da que
pensar, de Manuel Cabada Castro. En esta obra nos presenta la problematica de la infinitud en el
ambito teoldgico partiendo de los datos filosoficos. Este estudio analitico nos permitira al final del
capitulo mostrar concretamente como entendia Manuel Cabada Castro la infinitud en el ambito

teoldgico. Seguiremos los siguientes puntos.

Empezaremos presentando una vision general sobre la cuestion del ser que nos introducira
en el estudio de nuestro trabajo. De hecho, se trata de plantear el punto de partida del trabajo
partiendo de un pequefio recorrido de la cuestion sobre el ser y Dios al comienzo del pensamiento
de Manuel Cabada Castro. Por cierto, al leer por primera vez esta obra, EI Dios que da que pensar,
nos resultaba dificil de entender porque exige un conocimiento previo del discurso de su autor

sobre la cuestion.

Después de este recorrido, empezaremos con el estudio propio de la obra presentando
respectivamente los siguientes puntos. La divinidad “filoséfica” en el ambito teoldgico: punto de
partida de la reflexion teoldgica; la experiencia humana y la aparicion del problema de Dios;
¢Quién es verdaderamente el ser humano?; el retorno del ser humano a Dios: intrinseca relacion
entre finitud e infinitud y, por dltimo la eterna cuestién de la existencia del mal a pesar de la

existencia y de la bondad de Dios.



El hombre, infinito creado actual llamado a la divinizacion

1.1 La cuestion del ser y de Dios
1.1.1 La cuestion del ser.

Presentamos, a continuacién, cuestiones generales sobre la cuestion de la infinitud,
partiendo de la tesis doctoral de Cabada. Manuel Cabada Castro hizo su tesis doctoral sobre la
cuestion del Ser y Dios en Gustav Siewerth, bajo la direccion de Karl Rahner en la Universidad de
Munich. Para Gustav Siewerth, y también para Cabada, la comprension del ser es muy importante
porque es la base de todo. Diriamos que todo parte del ser de tal manera que, sin entenderlo bien,
nos seria imposible entender el ser o la esencia de Dios. Para una buena presentacion mas,

empecemos por dedicar esta parte al ser en la concepcidn de Siewerth.

Cabada afirma y reconoce que “el ser es, ante todo, en Siewerth ‘fundamento’ primigenio
de toda la actividad psiquica. Lo primero no es el pensar, sino aquello que hace que se piense, el
ser”>. Este breve pasaje pone en evidencia la relacion entre el ser y el pensar. De hecho, Siewerth
defiende la tesis de que el ser no puede ser de ninguna manera reducido a una mera construccion o
imaginacion del hombre. Pone de relieve que no es el fruto de la imaginacion del hombre. EI ser
precede el acto de pensar porque es el fundamento de todo, la base de toda actividad que proviene

del &mbito psiquico; es el que funda el acto de pensar del hombre.

A nuestro juicio, Siewerth da un carécter ontoldgico al ser sin el que nada podria ser
pensado hasta existir. Es justamente lo que nos ensefia Cabada cuando afirma que “desde el
principio de su carrera filosofica, [...] aparece el ser como el fundamento primero de toda
metafisica y de toda ‘teoria del conocimiento’**. Por decirlo de otra manera, el ser representa el
punto de partida esencial, la base principal que permite la comprension de todo lo que toca a la

realidad, incluso el proceso o la meta para llegar al conocimiento de la dicha realidad.

Siguiendo su reflexion sobre el ser en el pensamiento de Siewerth, Cabada afirma que “el ser es,
por lo tanto, segun Siewerth, lo que capacita, pone en movimiento e impregna intimamente el
pensar, mientras que la razon no puede ser considerada como ‘algo’ que pueda ‘contraponerse’ al

ser o ser connumerado con él; la esencia de la razon es estar entroncada totalmente en el ser, del

3 Manuel Cabada Castro. Scripta Minora: Filosofia, Antropologia, Cultura I. Escritos juveniles (1958-1968).
Madrid: Ubuntu, Asociacion Interdisciplinar de Investigacion Cientifica e Intervencién Social, 2016, 118.
4 Cabada, Scripta Minora: Filosofia, Antropologia, Cultura I. Escritos juveniles, 118.

8



Capitulo 1. La infinitud en el dmbito filoséfico-teoldgico

que procede toda la dinamica del pensamiento™®. De hecho, Cabada resalta aqui la relacion que
establecia Siewerth entre el ser y la razon. Hay que decir, en primer lugar, que se trata de una
relacion muy intrinseca entre los dos. Cuatro puntos nos llaman la atencion en esta posible relacion
entre el ser y la razon. El primer punto considera el ser como el principio dinamico del pensar. Por
cierto, Siewerth subraya que el ser no es un objeto que sea pasivo, sino un principio activo que
capacita, pone en movimiento e impregna el pensamiento humano. Esta interpretacion concuerda
con la de la tradicion escolastica. El ser es considerado como el acto puro que asienta o, mejor
dicho, cimienta todo lo existente y permite toda actividad intelectual. Con esta consideracion, la
razon, precisamente aqui, no podria ser considerada como un proceso autonomo, sino una facultad

que opera gracias a su profunda conexion con el ser.

Esto nos lleva al segundo punto que es la dependencia de la razén del ser. Por cierto, la
consideracion de Siewerth segun la cual la razén no puede ser considerada como ‘algo’ que pueda
‘contraponerse’ al ser rechaza fuerte y sistematicamente cualquier dualismo susceptible de causar
una cierta division entre el ser y el pensar. La razén procede del ser mismo, lo que consolida su
subordinacion ontoldgica. Por ello, podemos decir que la relacion que existe entre los dos es una
relacion de subordinacion porque da igual lo que sea, el ser tiene una gran primacia sobre la razon,

obviamente en el pensamiento de Siewerth.

El tercer punto que nos llama la atencion es la esencia de la razén. Entonces, el hecho que la razén
sea considerada como “entroncada” 0 vinculada en el ser deja reflejar una plena unidad ontolégica
y epistemoldgica entre ella y el ser. O sea, el acto de pensar es posible porque la razon esta
vinculada con el ser. En pocas palabras, diriamos que, si la razén no hubiera sido vinculada con el
ser, el acto de pensar no podria ser posible de ninguna manera. El pensar no se puede reducir a un
mero proceso racional. Mas bien, el acto de pensar es también una respuesta al Ilamado del ser, que

tiene como objetivo orientar y motivar la busqueda de sentido en la actuacion del pensar.

El ultimo punto concierne la dinamica del pensamiento y su origen. De hecho, el hecho segun el
cual toda la dindmica del pensamiento viene del ser quiere significar que este no solo posibilita el

pensar, sino que también lo dirige y anima.

5 Cabada, Scripta Minora: Filosofia, Antropologia, Cultura I. Escritos juveniles, 119.

9



El hombre, infinito creado actual llamado a la divinizacion

Ahora bien, ;qué podemos decir en breve sobre la concepcion del hombre en el pensamiento de

Siewerth?
En cuanto al hombre en el pensamiento de Siewerth, Cabada afirma lo que sigue:

“En este contexto, a Siewerth le gustaba hablar del hombre como una ‘substantia potentialis’: ‘la
esencia del hombre es... ser una ‘substantia potentialis’, es decir, un ente-en-si que llega esencial
y originalmente al acto, a la realizacion y a la existencia a través de otro que no es él mismo. Por lo
tanto, no es fundamentalmente por si mismo, sino que se posee, asi como su vida, solo en la medida
en que se supera y alcanza “el ser del ente”. De ello se deduce que el hombre es ‘a partir del ser y
hacia el ser”®.

De hecho, en esta cita, Cabada nos detalla el pensamiento de Siewerth a propoésito del hombre. Al
comienzo, podemos darnos cuenta de que Siewerth tiene una vision profundamente filosofica y
metafisica del hombre. Suele designarlo como una ‘substantia potentialis’. Antes de seguir,
digamos que en el pensamiento de Siewerth el uso de este término tendria que ver con la naturaleza
del hombre. O sea, este término hace referencia a la idea segin la cual el ser humano es
fundamentalmente ser que es capacitado o, mejor dicho, dotado de una esencia propia’. Sin
embargo, hay que enfatizar que esta substancia de la cual esta capacitado no es enteramente
actualizada o realizada por el hombre mismo. Podriamos decir que la esencia del hombre se
entiende por su capacidad intrinseca de desarrollarse, actualizarse y trascenderse en relacion con
algo més all& de si mismo. Tendremos la oportunidad de entender mejor esto en los proximos

capitulos.

El hombre es una “substantia potentialis™®, es decir, un ente que tiene en su esencia la potencialidad
de realizarse plenamente, pero que no puede hacerlo por si solo. Lo que el autor quiere resaltar en
este concepto es la dependencia esencial del hombre respecto a algo que lo trasciende, algo otro
que lo lleva al acto y lo sustenta en su realizacion y existencia. Encontramos asi una afirmacion de
la contingencia del ser humano. EI hombre no es autosuficiente ni cerrado en si mismo, sino que

se encuentra en constante relacion y apertura hacia lo que le podria dar plenitud. Conviene decir

% “Dans ce contexte, Siewerth aimait & parler de ’homme comme d’une ‘substantia potentialis’ : ‘I’essence de ’homme
est... d’étre ‘substantia potentialis’, ¢’est-a-dire un étant-en-soi, qui vient essentiellement et a I’origine a I’acte, a la
réalisation et a I’existence a travers un autre que soi. Il n’est donc pas fonciérement par lui-méme, mais ne se possede,
ainsi que sa vie, que dans la mesure ou il se surpasse et atteint 1’étre de I’étant’. 1l s’ensuit que ’homme est ‘a partir
de I’étre et vers I’étre’”. Manuel Cabada Castro. L'étre et Dieu chez Gustav Siewerth. Louvain-Paris: Peeters, 1997,
97-98.

" Adolphe GESCHE. Dieu pour penser : L’homme. Tome 2. Paris: Cerf, 1993.

8 Castelao, Morfologia del infinito, 294-295. El autor no desarrolla explicitamente la cuestion, pero nos ofrece
algunas intuiciones que nos ayuda a entender mejor la diferencia entre el infinito potencial y el infinito actual.

10



Capitulo 1. La infinitud en el dmbito filoséfico-teoldgico

que, en los préximos capitulos y sobre todo en el Gltimo tendremos la posibilidad de adentrarnos

mas en esta comprension del hombre.

La idea de que el hombre “se posee solo en la medida en que se supera” pone de manifiesto una
dindmica de trascendencia inherente al ser humano. Mejor dicho, el hombre, por naturaleza, esta
Ilamado a ir més alla de si mismo, a participar en una realidad mas alta 0 méas profunda, lo que
refleja una estructura de auto-trascendencia y busqueda de sentido. Esta superacion no es un mero
esfuerzo individual, sino que implica un encuentro con el ser, un movimiento a partir del sery
hacia el ser. Dicho de otro modo, el ser humano es tanto don como tarea: recibe su existencia (a

partir del ser) y al mismo tiempo esta llamado a realizarse plenamente (hacia el ser).
Terminemos esta parte afirmando con Cabada que

“Si el hombre es, y vive esencialmente del ser, segun la verdadera comprension del ser, este destino
esencial del hombre debe modelar no solo su comienzo, sino también todo su desarrollo. Su origen
en el ser determina, por lo tanto, el acontecimiento de su devenir y de su maduracién. Este devenir
y esta maduracion constituyen, por ende, ‘un cumplimiento de si mismo permanente, incluyendo y
determinando el fundamento esencial; se trata de una reunificacion y una transformacion, [...] que
esencialmente sobrepasa —en la perfeccion- al ser receptivo. Esta total implicacion del ser-ahi
(Dasein) y este creciente fortalecimiento de la accién y de la recepcion componen esta
‘maduracion’®,

Después de este breve recorrido sobre el ser en el pensamiento de Siewerth presentado por Cabada,
digamos brevemente lo que entiende por Dios. Subraya que ya nos hemos encontrado con una base

filos6fica muy sugerente para la cuestion de la infinitud.

1.1.2 El ser de Dios

Segin Cabada, y seguramente también para Siewerth, “el problema de Dios pertenece
esencialmente a la metafisica. Este problema no puede, sin embargo, ser considerado como si
meramente ‘coexistiese’, dentro de la tematica filoséfica, como algo situado ‘al lado’ del problema

del ser. Pues, en el fondo, de Dios solo podemos hablar en el ser y por medio de é1”%°.

% « Si ’homme est, et vit essentiellement de 1’étre, selon la véritable compréhension de 1’étre, cette destinée essentielle
de I’homme doit modeler non seulement son commencement, mais aussi tout son développement. Son origine dans
I’étre détermine donc 1’événement de son devenir et de son marissement. Ce devenir et ce m{rissement constituent
donc ‘un accomplissement de soi permanent, incluant et déterminant le fondement essentiel ; il s’agit d’une
réunification et d’une transformation, [...] qui essentiellement surpasse —a la perfection- 1’étre d’accueil. Cette
intimation totale de 1’étre-la (Dasein) et ce renforcement grandissant de 1’action et de 1’accueil composent ce
‘mirissement’ ». Cabada, L'étre et Dieu chez Gustav Siewerth, 98.

10 Cabada, Scripta Minora: Filosofia, Antropologia, Cultura I. Escritos juveniles, 167.

11



El hombre, infinito creado actual llamado a la divinizacion

¢ Qué podemos decir a proposito de esta cita que representa para nosotros el nucleo y el comienzo

de la reflexion sobre Dios en el pensamiento de Siewerth?

El problema de Dios no es simplemente uno mas en la gran tematica filoséfica, sino que pertenece
intrinsecamente a la metafisica. O sea, la cuestion de Dios es puramente una cuestion metafisica y,
considerando esto, se entiende mejor. Esto quiere decir que la problemética de Dios no puede ser
abordada como un tema aislado, desconectado de otras cuestiones esenciales, mas precisamente
del problema del ser. Por cierto, en este sentido, la cita nos destaca algo fundamental: no es posible
hablar de Dios sin referirnos al ser, ni tampoco podemos intentar comprender lo divino al margen

de nuestra comprension del ser en si mismo.

Aqui radica una verdad profunda y provocadora. La relacién entre Dios y el ser no es meramente
accidental, como si la pregunta por Dios fuese algo afiadido o una pura especulacion opcional
dentro del horizonte metafisico. Al contrario, se puede notar que parece sugerir que el ser mismo
contiene ya, en su profundidad, la posibilidad (y probablemente la necesidad diriamos) de referirse
a lo divino. En otras palabras, Dios no es algo que exista afuera o mas alla del ser, sino que nuestra
forma de pensar y hablar sobre Dios estd condicionada y mediada por el ser. Este punto seréd
desarrollado con mas claridad en los siguientes puntos.

Al final, esto nos invita a preguntarnos: ¢qué implica para nuestra concepcion de lo divino el hecho
de que solo podamos hablar de El en el ser y por medio de €éI? Por un lado, podria implicar una
limitacion en nuestra capacidad de comprender a Dios, al estar siempre mediada por nuestra
experiencia del ser y el lenguaje. Pero, por otro lado, podria sefialar una conexion mas intima vy

radical entre el ser y Dios, una especie de anclaje ontoldgico que revela algo esencial de ambos.

En Gltima instancia, esta perspectiva nos Illama a reconocer que abordar el problema de Dios no es
simplemente una cuestién de fe o dogma, sino una empresa profundamente filoséfica y teologica.
Es un intento de articular la relacion entre lo mas fundamental de nuestra existencia (el ser) y
aquello que trasciende nuestra capacidad total de comprension (Dios). ¢ Es esta relacion un punto
de partida, 0 acaso un horizonte inalcanzable? Quizas la respuesta reside en la misma dinamica de

preguntar.

12



Capitulo 1. La infinitud en el dmbito filoséfico-teoldgico

Después de este recorrido que nos ha permitido entender las primeras concepciones de
Cabada sobre la cuestion del Ser y de Dios, presentemos a continuacion el pensamiento de Cabada

sobre la cuestion de Dios, casi treinta afios despues de la defensa de su tesis doctoral.

1.2 La divinidad ‘filosofica’ en el ambito teologico: punto de partida de la reflexion
teologica.

1.2.1 Dificultad de estudio sobre la divinidad hoy en dia

Ya desde su prologo, Manuel Cabada Castro constata: “un estudio sobre el problema de la
divinidad en los tiempos actuales corre sin duda el peligro de verse anegado bajo la ola del
denominado postmodernismo, del culto a la ciencia o del confesado o inconfesado positivismo de
buena parte de la teoria o practicas del momento™!. Se nota claramente aqui que el problema de la
reflexién sobre lo divino, o sobre Dios, ya no resulta facil hoy en dia por el rechazo de la sociedad
a confiarse en una realidad que, a su parecer, no toca directamente su profundo ser o realidad
cotidiana. Sin embargo, la misma sociedad se da cuenta de un hecho: la imposibilidad de llevar una
vida plena sin abordar esta problematica al final del siglo XX. Por ello, se puede decir de antemano

que la reflexion sobre Dios resulta muy importante, sea cual sea el siglo en el que nos encontremos.

Lo que busca el ser humano, cuando empieza a reflexionar sobre Dios, es llegar a una conclusién
que sea una manera escondida de “controlar”, o “dominar” a Dios. Este deseo del hombre data de
hace tiempo (Gn 3). Ya se sabe que al hombre le repugna que se le escape toda realidad que no
puede controlar. Sin embargo, llegar a una conclusion definitiva para establecer un conocimiento
definitivo es, obviamente, imposible. Es justamente lo que pensaba Protagoras cuando decia que
“la vida era demasiado breve [...] para poder llegar a una conclusion indubitable y segura sobre la
existencia de los dioses”2. Aqui es necesario notar que no nos estamos refiriendo al agnosticismo
que ensefiaria la imposibilidad para el hombre de llegar a cualquier conocimiento de lo

transcendental o de Dios.

Para Cabada, “por ello hay que decir [...] que el problema de Dios, el problema ‘teologico’, es

inmediatamente mas un problema antropoldgico que directa y estrictamente teoldgico. Ello no

11 Manuel Cabada Castro. El Dios que da que pensar: acceso filosofico-antropoldgico a la divinidad. Madrid: BAC,
1999, XI.
12 Cabada, EI Dios que da que pensar, 3.

13



El hombre, infinito creado actual llamado a la divinizacion

reduce, sin embargo, [...], Dios al hombre, sino que hace enraizar mas bien la cuestion de Dios en

el mismo ser y vivir del hombre™?3,

En este pasaje nos presenta, con gran precision, una verdad fundamental. De hecho, la problemaética
de Dios, lejos de ser un asunto estrictamente teoldgico o separado de la experiencia humana, se
encuentra profundamente enraizado en lo antropoldgico, es decir, en la propia condicion y
existencia del ser humano como nos lo deja entender Karl Rahner!*. O sea, no se puede abordar la
tematica de Dios, prescindiendo del ser humano o de su experiencia. Es casi imposible pensar,
desde el ambito teoldgico, la realidad de Dios sin considerar la del hombre. Antes de llegar a la
realidad divina, hay que empezar por la realidad antropoldgica. De ninguna manera, esta afirmacion
quiere significar o proclamar, como podria temerse, una reduccion de Dios al hombre, como si lo
divino no tuviese existencia mas alla de las construcciones humanas. Por el contrario, lo que se
quiere expresar es que la cuestion de Dios solo puede ser genuinamente abordada a partir de la

realidad concreta del ser y vivir del ser humano.

Esta reflexidn nos conduce a otro camino fascinante. Si la pregunta por Dios forma parte integral
de la realidad existencial del hombre, Dios ya no se presentaria como una idea externa, y el hombre
deberia alcanzar un interrogante que brotaria de su propia experiencia de ser. La busqueda de lo
divino, en este sentido, no se daria fuera del hombre, sino en su interior, en su capacidad de
trascenderse, de preguntarse por el sentido, de reconocer un fundamento ultimo que daria cohesion

a su vida.

Al mismo tiempo, esta perspectiva no niega tampoco la alteridad de Dios; mas bien, la refuerza.
Por cierto, si el hombre, en su ser y vivir, expresa la huella de lo divino, esta huella apunta siempre
hacia una realidad mayor, que trasciende lo meramente humano sin anularlo. En este didlogo entre
lo humano vy lo divino, entre lo antropoldgico y lo teoldgico, se revela no solo la grandeza de la

pregunta por Dios, sino aun mas la profundidad de la propia humanidad.

Brevemente, esta afirmacion nos invita a replantearnos como entendemos la relacion entre
lo humano y lo divino, desafidndonos a no separar ambas esferas, sino a comprenderlas como

realidades profundamente vinculadas. Asi, el problema de Dios no se presentaria como un concepto

13 Cabada, EI Dios que da que pensar, 4.
14 Karl Rahner. Traité fondamental de la foi : introduction au concept du christianisme. Paris: Centurion , 1983, 42-
45.

14



Capitulo 1. La infinitud en el dmbito filoséfico-teoldgico

abstracto o distante, sino como una cuestion viva, que interpelaria al hombre desde lo mas profundo
de su existencia. Diriamos que Dios se hace visible por estar cerca de la realidad del hombre, cerca

del hombre®®. Tratemos a continuacion de la cuestion de la divinidad en el &mbito teoldgico.

1.2.2 Lo diwvino ‘filosdfico’ en el ambito teologico

Para Cabada, no hay ninguna duda de que “el destino de la reflexion filosofica occidental
sobre la divinidad con posteridad al pensamiento griego esta estrechamente ligado al cristianismo
y a su propia comprension de la funcion de la razon en el interior de la ciencia o de la fe”6. De
hecho, no se puede desarrollar una reflexion sobre la divinidad olvidando el papel importante de la
influencia del pensamiento griego. Ya se sabe que el pensamiento griego a través de las reflexiones
de Platon y de Aristoteles ha influido mucho sobre el desarrollo del contenido del concepto ‘divino’
o ‘Dios’. Mas precisamente, en el pensamiento de Platon, lo divino era considerado como el ‘Bien
supremo’; o como ‘Motor’ en Aristételes para designar la fuerza que rige u ordena el cosmos. El
elemento (o concepto) importante en esta reflexion era la razon o el Logos. Esto nos da una idea
sobre la importancia del concepto Logos que ha sido desarrollado en la doctrina teoldgica de los

Padres apostolicos y Padres de la Iglesia.

Por cierto, con la llegada del cristianismo y para defender la fe cristiana, los Padres del
periodo pre-niceno han desarrollado sistematicamente la doctrina de la nueva religién para
diferenciarla de la religion judaica utilizando algunos datos de la filosofia para demostrar la
veracidad de la fe cristiana. Cuando volvemos a la historia del comienzo del cristianismo, uno ve
que la filosofia era importante para dar cuenta del contenido de la fe. Viene aqui bien hablar de san
Justino martir para intentar demostrar la estrecha relacion entre la reflexidn filoséfica sobre Dios y

el cristianismo partiendo de algunos datos de su obra Dialogo con el judio Trifon.

Segln san Justino martir, la filosofia “es en realidad el mayor de los bienes, y el mas
precioso ante Dios, al cual ella es la sola que nos conduce y nos une a El. Y santos, a la verdad,
son aquellos que a la filosofia consagran su inteligencia™’. De esta declaracion de Justino,

podemos deducir la importancia de la filosofia, el bien de los bienes (Justino). Es decir, la

15 Louis Roberts. Karl Rahner : sa pensé, son cuvre, sa méthode. Paris: Mame, 1969, 125-128.

16 Cabada, EI Dios que da que pensar, 35.

17 Justino. Dialogo con el judio Trifén. Edicion y traduccion de D. Ruiz Bueno Madrid: Padres Apologetas griegos,
1979, n°2.

15



El hombre, infinito creado actual llamado a la divinizacion

importancia de la filosofia es tal que sin ella podriamos quedarnos con el sentimiento de que nos
falta algo importante para poder entrar en el misterio de Dios. Verdaderamente, segln Justino, la

filosofia, méas que mostrarnos el camino hacia Dios, nos conduce a El.

Volviendo al pasaje citado, dos puntos nos llaman la atencion: la palabra “sola” y la caracterizacion
de los que se dedican a la filosofia. La filosofia tiene como funciones primeras: conducirnos a Dios
y unirnos a El. Y la palabra “sola” usada por Justino significa que no hay otro medio que pueda
cumplir estas preciosas funciones que muestran al hombre el camino para ir o encontrar a Dios.
Los que se dedican a la filosofia han de buscar lo mas importante: la verdad. La verdadera filosofia
busca la verdad en toda circunstancia y no se deja engafar por las superficialidades. Asi, Justino
estima que muchos filésofos no son en verdad fildosofos porque “no hicieron investigacion alguna
sobre la verdad, sino que, llevados de la admiracion de la constancia, del dominio de si y de la
rareza de las doctrinas de sus maestros, solo tuvieron por verdad lo que cada uno habia aprendido
de aquéllos; luego, transmitiendo a sus sucesores doctrinas semejantes a las primitivas, cada
escuela tomd el nombre del que fue padre de su doctrina8, Desde entonces, en vez de filosofar,
es decir, buscar la verdad como lo habian hecho sus maestros, se pusieron a imitar sus doctrinas y
nada mas. Para concluir esta parte, digamos que la filosofia es de una gran importancia (segin san
Justino por sus caracteristicas: conducirnos hacia Dios y unirnos a El). Y, ademas, es “la ciencia
del ser y el conocimiento de la verdad”*® que produce la felicidad como consecuencia directa. Esta
importancia de la filosofia, la tenemos también clara en la enciclica FR cuando el Papa Juan Pablo
IT escribio lo que sigue: “Ella (la Iglesia) ve en la filosofia el camino para conocer verdades
fundamentales relativas a la existencia del hombre. Al mismo tiempo, considera a la filosofia como
una ayuda indispensable para profundizar la inteligencia de la fe y comunicar la verdad del

Evangelio a cuantos atin no la conocen”?.

Segun Dialogo 1,3, que nos presenta una serie de cuestiones retdricas, podemos sin duda
decir que la relacion que hay entre el cristianismo y la filosofia es sobre todo una relacion que

busca o trata del “conocimiento de Dios”?': “;Pues qué? -me replico-, ¢no tratan de Dios los

18 Justino, Dialogo con el judio Trifén, n°2,2.

19 Justino, Dialogo con el judio Trifén, n°3,5.

20 Juan Pablo I1. Carta Enciclica Fides et Ratio. Roma: 1998, n°5. DOI: https://www.vatican.va/content/john-paul-
ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_14091998_fides-et-ratio.html

21 Gabino Uribarri. Monarquia y Trinidad. Madrid: Universidad Pontificia Comillas-Departamento de Publicaciones,
1996, 85.

16



Capitulo 1. La infinitud en el dmbito filoséfico-teoldgico

fildsofos en todos sus discursos y no versan sus disputas siempre sobre su unicidad y providencia?
2O no es objeto de la filosofia el investigar acerca de Dios?”%2. En definitiva, la filosofia como
ciencia siempre trata de la unicidad y providencia de Dios y ayuda a los cristianos en su busqueda
de Dios. Los presocraticos, en su mayor parte investigaban sobre la cuestion de la unicidad o
pluralidad de Dios: “la verdad acerca de Dios y su providencia, el origen del mundo, la capacidad
del hombre para resolver estas cuestiones y sobre la inmortalidad del alma”?3, Estos temas no tocan
todavia el ser profundo de la teologia o, mejor dicho, del cristianismo. Un tal pensamiento nos da
la posibilidad de creer con conviccidn que la filosofia en su verdadera esencia tiene una relacion

de complementariedad con el cristianismo.

Esta relacion de complementariedad se expresa claramente en la enciclica Fides et Ratio:
“La fe y la razén (Fides et ratio) son como las dos alas con las cuales el espiritu humano se eleva
hacia la contemplacion de la verdad. Dios ha puesto en el corazon del hombre el deseo de conocer
la verdad y, en definitiva, de conocerle a El para que, conociéndole y améandole, pueda alcanzar

también la plena verdad sobre si mismo”?.

A pesar de todo lo que acabamos de decir, hay que reconocer con Cabada que el Dios presentado
por los filésofos no se corresponde totalmente con el Dios cristiano. Es justamente lo que nos dice
partiendo de la postura de Tertuliano: “En cualquier caso, el Dios analizado por los filésofos no le
ofrece a Tertuliano credibilidad. [...] Es justamente este ‘Dios de los filosofos’ —desprovisto ya de
toda relacion con el Dios cristiano o con el ‘Padre’ del discurso de Tertuliano- el que va a ser objeto
también del rechazo mas claro y explicito, siglos mas tarde, por parte del filosofo Pascal”®. De
hecho, para Tertuliano, la concepcion de Dios en el pensamiento de los filésofos es demasiado un
“Dios de las ideas” o concebido por la razon humana. Para ¢l, solo Cristo puede ayudarnos a

conocer verdaderamente a Dios por medio de la fe.

Segln Cabada, “a diferencia de Descartes, Pascal parte del supuesto de la imposibilidad de
todo tipo de discurso estrictamente racional sobre la divinidad, dada la sublimidad e inabarcabilidad

de la misma. No cabe, en consecuencia, otra via de acceso hacia la misma sino a través de la fe y

22 Justino, Dialogo con el judio Trifon, n°1,3

23 Uribarri, Monarquia y Trinidad, 85.

24 Juan Pablo I1. Carta Enciclica Fides et Ratio.
% Cabada, El Dios que da que pensar, 35.

17



El hombre, infinito creado actual llamado a la divinizacion

del encuentro con ella en la persona de Jesus”?%. Esta postura coincide con la de Tertuliano. Viene
bien subrayar aqui que Descartes tiene una gran estima para la razén que considera como uno de
los medios que podria ayudarnos a acercarnos a Dios. Y la doctrina cristiana estima también que

la fe representa una via que nos lleva hacia Dios por medio de su Unigénito.

En Pascal, “conocemos que hay un infinito e ignoramos su naturaleza [...] De la misma manera se
puede conocer que existe un Dios sin saber lo que es [...] Conocemos, pues, la existencia del
infinito e ignoramos su naturaleza, porque tiene extensién como nosotros, pero no limites como
nosotros. Pero no conocemos ni la existencia ni la naturaleza de Dios, porque no tiene ni extension
ni limites?’. O sea, Dios, “infinitamente incomprensible” para Pascal, por ser tal, “no tiene ninguna
relacion con nosotros”?®. De aqui que seamos “incapaces de conocer ni lo que es ni si es”?° pero
“por la fe conocemos su existencia, por la gloria conocemos su naturaleza™°, sin olvidar la

considerable ayuda de la razon que interviene en este proceso de acceso al divino.

La consecuencia negativa de la concepcion de Dios en la teologia de Pascal es el fideismo. De
hecho, como se puede notar, Pascal defiende en absoluto que la fe es el Unico medio para alcanzar
la verdad que se encuentra en Dios. Si el hombre no puede percibir a Dios, puede acercarse a él por
medio de la fe. Segun él, la razon humana se encuentra grandemente limitada y no tiene la
capacidad de poder ayudar al hombre a entender los misterios que tocan al ser de Dios. Por tanto,
se puede deducir sin equivocarse que Pascal pone la fe por encima de la razon como el fundamento

mas confiable para acercarse a Dios.

En esencia, el fideismo afirma que hay verdades que estan més alla de la capacidad del pensamiento
I6gico o empirico, y que solo pueden ser aceptadas mediante un acto de confianza en la fe. Esto
implica, en muchos casos, un escepticismo hacia la razén, argumentando que los seres humanos no
pueden confiar plenamente en sus capacidades racionales para entender lo divino. El siguiente

pasaje nos resume en cierta manera la teologia de Pascal presentada por Cabada.

“En el ambito de la afirmada incapacidad racional de acceso a la divinidad, Pascal no puede —en su
apologética de la existencia de la divinidad frente a la actitud atea— ir mas alla de la ‘apuesta’ por
su existencia. Apuesta que no dejard, sin embargo, de apoyar —pese a todo- en motivaciones o
argumentos de talante racional. Para Pascal, la ‘apuesta’ por la existencia o no existencia de Dios

2% Cabada, El Dios que da que pensar, 36.

27 Blaise Pascal. Oeuvres complétes. Paris: Seuil, 1963, 550.
28 pascal, Oeuvres complétes, 550.

29 pascal, Oeuvres complétes, 550.

30 pascal, Oeuvres compleétes, 550.

18



Capitulo 1. La infinitud en el dmbito filoséfico-teoldgico

es, en primer lugar, inevitable o insoslayable para todo hombre. Por otra parte, la apuesta por su
existencia es la mas coherente desde el punto de vista de la consecucion de la ‘felicidad’” humana,
ya que ‘si gandis, lo gandis todo, y si perdéis, no perdéis nada 3L,

Cuando se aborda la cuestion o la problemaética de la divinidad, resulta dificil entenderla fuera de
la comprension de la fe cristiana. Y, también, el discurso filoséfico ayuda a poder entender mejor
el discurso de la teologia sobre la divinidad. El ejemplo de Pascal nos confirma en nuestra postura
de que su “discurso filosofico sobre la divinidad se convierte de hecho obligadamente, a la postre,
en ‘teologia’, en el sentido moderno de esta expresion”®2. Sin embargo, es muy dificil reflexionar
sobre Dios sin considerar el ser humano. Por ello, en el siguiente punto, nos proponemos abordar

la cuestion de la experiencia humana en relacion con la aparicion del problema de Dios.

1.3 La experiencia humana y la aparicion del problema de Dios.

Cuando se trata de Dios, se trata en primer lugar del hombre. La filosofia es la primera
ciencia que ha intentado dar explicacion del sentido verdadero del hombre. Se puede notar la
importancia que da la filosofia al hombre cuando se hace una retrospeccion para considerar de
donde viene el hombre. Es probablemente en este sentido que Cabada estima que, hoy en dia, la
teologia como ciencia tiene que estar agradecida a la filosofia por su gran ayuda en el ambito de la

investigacion sobre el hombre.

Fuera de Dios, seria imposible pensar las experiencias humanas o, mejor dicho, fuera del concepto
“Dios”, seria dificil entender las experiencias humanas. Es, al menos, lo que nos deja entender Karl

Rahner citado por Cabada. Nos lo expresa asi:

“En efecto, con su habitual profundidad, Rahner analiza y reflexiona sobre las consecuencias que
se derivarian para el hombre de la posibilidad de que en éste llegara a desaparecer de manera radical
y absoluta la palabra ‘Dios’. Tal absoluta desaparicién implicaria o exigiria que no fuese sustituida
por otra palabra similar, de tal modo que ni siquiera se pudiera ya advertir la ausencia o el hueco
dejados por la misma. ‘Entonces, [...] no estaria ya el hombre ante la totalidad inica en cuanto tal
de la realidad y tampoco ante la totalidad Unica en cuanto tal de su propia existencia. Pues esto es
justamente lo que hace la palabra ‘Dios’ y solamente ella [...] Si realmente no existiera la palabra
‘Dios’, no existiria ya tampoco para el hombre esta duplicidad de totalidad tinica de realidad en
general y de propia existencia, mutuamente ensambladas entre si*>%,

31 Cabada, El Dios que da que pensar, 37.
32 Cabada, El Dios que da que pensar, 37.
33 Cabada, El Dios que da que pensar, 49.

19



El hombre, infinito creado actual llamado a la divinizacion

Rahner aborda con profundidad una cuestion radical: ;qué sucederia si la palabra ‘Dios’
desapareciera absolutamente del horizonte humano? Nuestro te6logo no se limita a reflexionar
sobre la ausencia del término ‘Dios’ como si fuera un mero concepto que no tuviese gran
importancia para el hombre. Mas bien, se adentra en las implicaciones existenciales y ontologicas
que esta ausencia tendria para el hombre. Es importante notar que no habla solo de una desaparicién
linglistica o cultural, sino de una desaparicion mucho mas profunda: la erradicacion de una
estructura fundamental del pensamiento humano, aquella que permite al hombre situarse frente a
Dios. Por cierto, el punto clave en la reflexion de Rahner es que la palabra ‘Dios’ no se sustituye
por otra, ni siquiera de forma simbolica, para que la ausencia sea absoluta. En este escenario, el
hombre perderia la capacidad de percibir la realidad y su propia existencia como totalidad Gnica y
ensamblada. Esto sugiere que la palabra ‘Dios’ no es solo un término religioso o teoldgico, sino

que actlia como la esencia estructural que organiza y da sentido a la relacion del hombre con él.

La expresion duplicidad de totalidad Gnica es, a nuestro parecer, especialmente reveladora. De
hecho, Rahner parece indicar que ‘Dios’ es la Unica palabra capaz de articular la relacion entre la
totalidad externa (que entendemos aqui como la realidad en general) y la totalidad interna (que
expresa aqui la propia existencia). Si desapareciese, no seria reemplazada por un vacio que
simplemente se puede llenar con otra palabra o concepto. Seria un vacio que imposibilitaria al
hombre reconocerse como ser en relacion con el todo. En este sentido, diriamos que la reflexion de
Rahner tiene un caracter profundamente antropoldgico y existencial, pues plantea que la palabra
‘Dios’ no solo apunta a lo trascendente, sino que sostiene la realidad cultural y existencial del

hombre.

Esta reflexion, por tanto, nos lleva a preguntarnos con S. Arzubialde si el ser humano, en un mundo
secularizado o post-secular, esta perdiendo no solo el uso de la palabra ‘Dios’, sino también la
capacidad de concebir su relacion con el todo®. ;Qué implicaciones tendria esto para nuestra
experiencia de significado, de finalidad y de relacion con lo que nos trasciende? Rahner sugiere
que esta pérdida no seria neutral ni superficial; implicaria un cambio radical en la forma en que

entendemos nuestra existencia.

Segun Cabada,

34 Santiago Arzubialde, S.J. “La experiencia trascendental de Dios en la obra de K. Rahner”. Estudios eclesiasticos,
vol. 80, n°. 313 (2005): 291-314, 299-300.

20



Capitulo 1. La infinitud en el dmbito filoséfico-teoldgico

“Lo que se viene a significar con todo ello es que la reflexion y el discurso sobre el conjunto de la
realidad pertenece intrinsecamente al ser mismo del hombre y, en consecuencia, a la propia
autocomprension humana. Interés por el conocimiento de si mismo y blsqueda del sentido o del
significado del &mbito total de la realidad en el que el hombre habita vienen a ser asi la misma cosa.
Como la palabra ‘Dios’ solo tiene sentido en el contexto de esta ‘totalidad’, es menester, en
consecuencia, poner de relieve la naturalidad y espontaneidad [...] con las que el hombre vive ya,
espiritual o intelectualmente, en dicha ‘totalidad’ y, por tanto, en el &mbito o atmosfera de lo que es
la base misma de la experiencia religiosa, de lo divino™®.

O sea, segun €l, la reflexion sobre la realidad y la busqueda de sentido son inherentes al ser humano
y esenciales para su autocomprension. Y la palabra ‘Dios’ cobra significado unicamente dentro de
esta totalidad que el hombre habita y experimenta de forma natural y esponténea. Esto implica que
la experiencia de lo divino no es algo externo o impuesto, sino que surge de la relacién intrinseca
entre el ser humano, su mundo y su bdsqueda de sentido. En esencia, lo religioso esta
profundamente vinculado a nuestra existencia de tal manera que no se podria concebir el hombre

sin su relacion con Dios.
A continuacion, Cabada considera la postura de Tomas de Aquino:

“Tomas de Aquino afirmara, respecto del ‘conocimiento natural humano’, que su ‘principio esta en
un cierto conocimiento confuso de todas las cosas’, dado que el espiritu humano ‘es en cierto modo
todas las cosas en cuanto al sentido y al entendimiento’, es decir, en cuanto que es ‘sentiente e
inteligente’. [...] ‘Nuestro entendimiento en su entender se extiende a lo infinito: signo de ello es el
que, una vez dada una determinada cantidad finita, nuestro entendimiento es capaz de idear una
mayor’ %,

De manera muy precisa, Tomas de Aquino en esta cita nos ofrece una reflexion fascinante sobre el
conocimiento humano, partiendo de su naturaleza confusa e inacabada, pero también
profundamente expansiva. Por ejemplo, al afirmar que el espiritu humano es en cierto modo todas
las cosas por su capacidad de sentir y entender, estaba situando el hombre como un puente entre lo
material y lo inmaterial, entre lo concreto y lo abstracto. También, la idea de que nuestro
entendimiento puede siempre concebir una cantidad mayor frente a lo finito ilustra no solo nuestra
capacidad para imaginar lo ilimitado, sino también nuestra insatisfaccion inherente con los limites.
Esto refleja, en cierto modo, una tensién esencial en el ser humano: somos finitos en nuestra
existencia fisica, pero infinitos en nuestra capacidad de imaginar y aspirar. El tercer capitulo de

nuestra investigacion nos ayudar a entender mejor esta postura nuestra.

3 Cabada, El Dios que da que pensar, 50.
3 Cabada, El Dios que da que pensar, 50-51.

21



El hombre, infinito creado actual llamado a la divinizacion

Desde una perspectiva personal, esta vision resuena con la experiencia cotidiana del
aprendizaje y la curiosidad. Siempre hay algo méas que descubrir, siempre podemos idear un mas
alla conceptual. Sin embargo, también podriamos preguntarnos si esta capacidad infinita de nuestra
mente no viene acompafada de una cierta angustia. En resumen, Tomas nos invita a reflexionar
sobre los limites (o la falta de ellos) de nuestro conocimiento y nuestra naturaleza, destacando la

capacidad del ser humano de abarcar no solo lo que es, sino lo que podria ser.

Después de todo lo dicho, nos queda una pregunta: ¢qué entiende Tomas de Aquino por infinito

humano?

Antes de dar una respuesta a esta pregunta, conviene indicar que tendremos la oportunidad de

desarrollar con més profundidad su concepcion de la infinitud.

“Infinito entendido aqui como ‘en potencia’. Es decir, se trata de la indefinida dindmica del
entendimiento humano, dado que obviamente ningln entendimiento limitado es capaz de abarcar
o englobar en si mismo la infinitud estrictamente tal”®”. De manera mas amplia, segun Cabada, en
el pensamiento de Tomas de Aquino, cada vez que se menciona que ningun entendimiento limitado
es capaz de abarcar o englobar en si mismo la infinitud estrictamente tal, resuena en nuestra mente
laidea de que el entendimiento humano, aunque vasto, siempre tiene un horizonte que lo trasciende.
Esto nos lleva a reflexionar sobre como nuestras capacidades intelectuales funcionan en un juego
constante de expansién, pero dentro de limites inherentes. Por cierto, este concepto también se
conecta con nuestra busqueda de conocimiento: una actividad infinita porque siempre queda algo

mas alla por descubrir o entender.

La cita pone énfasis en una cierta humildad intelectual. Reconoce que, aungque somos
capaces de imaginar o concebir el infinito, esa imaginacion estd limitada por nuestra naturaleza
finita. Esto no es algo negativo, sino que mas bien resalta la riqueza de nuestra capacidad de seguir
indagando y proyectandonos hacia lo desconocido como parece indicarlo Arzubialde en su
articulo®. En definitiva, el infinito en pensamiento de Tomas de Aquino es mas una posibilidad
que una realidad estatica, y esto enfatiza la naturaleza profundamente dindmica y en proceso del

entendimiento humano. Esto nos invita a pensar que la verdadera riqueza del pensamiento no radica

37 Cabada, El Dios que da que pensar, 51-52.
38 Arzubialde, S.J, “La experiencia trascendental de Dios en la obra de K. Rahner”, 301-302.

22



Capitulo 1. La infinitud en el dmbito filoséfico-teoldgico

en alcanzar una comprension total, sino en el impulso mismo de buscar, de indagar y de crecer

intelectualmente.

Para terminar, explicitemos la cuestion de la experiencia humana de la totalidad en relacion
con Dios, que tendremos la posibilidad de profundizar mas en el tercer capitulo de nuestra
investigacion. De hecho, al contemplar lo vasto de la existencia, podriamos sentir que la totalidad
nos conduce indudablemente a Dios. Es como si en cada rincén del universo, en cada sombra y en
cada luz, hubiera una huella suya, una firma discreta que nos ayuda a recordarnos que no estamos
solos. Dios no es algo que esté fuera de esa totalidad, sino mas bien, se sitta en el corazon mismo
de ella. Todo lo que podria existir existe (lo bello, lo dificil, lo incomprensible) y parece ser una
expresion de su presencia. Y, sin embargo, lo mas asombroso es que no solo lo percibimos en las
grandes cosas, como en el cielo infinito o el silencio sagrado de las montafias, sino también en lo
pequefio: en la bondad de una sonrisa, en el calor de un abrazo, en el misterio de nuestra propia

respiracion.

Con Arzubialde, nos damos cuenta de que vivir es, de alguna manera, un acto constante de
comunion con Dios. Incluso en nuestros momentos de duda o fragilidad, sentimos que El esta ahi,
sosteniendo la totalidad de lo que soy, lo que amo y lo que temo. Es como si la totalidad fuera Su

lenguaje, y mi tarea fuera aprender a escucharlo, no solo con los oidos, sino con el alma entera®°.

En esta conexion, hay un profundo consuelo. Porque si Dios es la totalidad, entonces no hay
fragmentos, no hay separaciones. Todo, incluso lo que nos duele o nos confunde, tiene un lugar en
El. Y eso nos invita a confiar, a descansar en la certeza de que estamos envueltos en algo mucho

mas grande que nosotros mismos, pero que, de alguna manera, también vive en nosotros.

Al final, no tenemos que entenderlo todo; solo tenemos que abrirnos a sentirlo, a reconocer que
nuestro ser es una chispa en el gran fuego divino, una pequefia nota en la sinfonia que Dios

compone desde siempre. Y en eso encontramos una paz que trasciende las palabras.

Sin embargo, reconocemos que la realidad hoy en dia es muy diferente. Al menos es lo que dice R.

Panikkar en las lineas siguientes.

“La mentalidad contemporanea no esta dispuesta a permitir en manera alguna —y ello no debido a
rebelion o testarudez autoafirmativa, sino a una experiencia y conciencia mas profunda del ser

39 Arzubialde, S.J, “La experiencia trascendental de Dios en la obra de K. Rahner”, 303-304.

23



El hombre, infinito creado actual llamado a la divinizacion

humano- que se volatilicen los seres concretos del mundo empirico a expensas de una escatologia,
de una religion, de Dios o de lo que fuere, perteneciente a un mundo extrahumano. La realidad
divina no puede estar ahi para fagocitar los seres, sino para potenciarlos desde dentro, por asi decir.
La concepcion tradicional de la divinidad ha entrado en crisis, no tanto en virtud de argumentos
teoldgicos o filoséficos sutiles, como por obra y gracia de una vivencia de antagonismo entre Dios
y los seres. Parecia como si el concepto tradicional de Dios, que en el fondo no queria sino proteger,
consolar y dar un fundamento al hombre, coartase ahora la libertad humana, o por lo menos sus
deseos de creacion intramundana y su tendencia a autoafirmarse [...]. Todos los esfuerzos
contemporaneos tienden a la autoafirmacién del hombre, y si no se encuentra un concepto de Dios
que sirva para garantizarla, entonces el hombre se declara en favor del ateismo”*.

Para poder entender mejor la implicacién de una tal concepcion, nos parece importante profundizar
en la reflexion sobre el hombre: ¢quién es verdaderamente el ser humano? Para contestar a esta
pregunta, presentaremos dos puntos: la realidad exterior del hombre y su realidad interna expresada

a través de su auto cuestionamiento.
1.4 ;Quién es el ser humano?
1.4.1 El ser humano, un ser dentro del mundo

Convenimos con Juan Fernando Sellés que “no es correcto preguntar qué es el hombre,
porque €ste no es un qué sino un quién. Con todo, no es lo mismo preguntar “quién es el hombre”
que preguntar “quién es la persona humana”*!. De hecho, “lo exterior del hombre —su mundo- es,
efectivamente, ‘suyo’, de ¢él, es decir, nuestro. Ello de manera especial en una época, como la
nuestra, en la que el hombre ha adquirido conocimiento y tomado conciencia de estar inserto en la
misma secuencia 0 ambito dntico y evolutivo de todos los demas seres™*2. Dos puntos nos llaman
ya la atencion. El primero consiste en el hecho de que el mundo o la realidad exterior forma parte
de la constitucion ontolégica del hombre. No se puede, y no se debe de ninguna manera pensar el
hombre fuera de su contexto cultural, es decir, fuera de la realidad que le rodea. EI hombre es fruto
del mundo en el que se encuentra. Por cierto, ya se sabe que la realidad externa influye mucho
sobre la personalidad o identidad del hombre. La insistencia de Cabada por el uso del adjetivo
posesivo ‘suyo’ nos indica que no se puede entender el hombre fuera del mundo en el que se

encuentra porque este mundo lo constituye.

40 Raimon Panikkar. El silencio del Dios. Madrid: Guardiana de Publicaciones, 1970, 228.

#1 Juan Fernando Sellés. “Quién es el hombre”. Metafisica y Persona. Filosofia, conocimiento y vida. Afio 2, n°4
(julio-diciembre 2010): 197-206, 198.

42 Cabada, El Dios que da que pensar, 95.

24



Capitulo 1. La infinitud en el dmbito filoséfico-teoldgico

El segundo punto que llama la atencion es que el hombre se da cuenta del cambio que tiene lugar
en el mundo en el que vive. Hoy en dia, por ejemplo, se nota los diferentes avances en el ambito
tecnoldgico, de la comunicacién, informatico o bien otros ambitos. Y para superarse, el hombre
tiene que ‘dominar’ su ambito natural para no dejarse dominar. O sea, es una constante llamada a

superarse. Lo que no puede ocurrir si no se conoce, conociendo su &mbito natural.

La toma de conciencia de la realidad externa por el hombre no tiene lugar de golpe sino desde su

infancia. De hecho,

“Los psicologos, y de manera especial J. Piaget, han tomado nota de este precoz admirar y preguntar
del ser humano ya en los primeros estadios de su existencia. El nifio —ya a los dos o tres afios- se
interesa por el origen de si mismo (su propio nacimiento), de sus propios padres, de las deméas
personas Yy de las cosas. Parece tratarse ya —como indica Grom- de una ‘primera intuicion global de
una total dependencia, de un origen metafisico’*. De aqui que la inicial admiracién por el existir
de las personas y de las cosas esté estrechamente ligada ya en el nifio a la pregunta por el origen,
por la causa de estas, etc., en un sentido que, a través de la variedad de sus formulaciones concretas,
se adivina como verdaderamente metafisico™*.

Todos empezamos por aprender por la observacion que tiene que ver con la admiracion. Lo que
justifica su grandisima importancia en la filosofia griega. Es en esta dinamica que lo entiende
Heidegger en dos aspectos principales. En un primer momento, empieza entenderlo como el
‘principio’. Nos lo explica en las siguientes lineas.
“El péathos del admirarse —comenta Heidegger- no estad simplemente al comienzo de la filosofia
como, por ejemplo, el lavarse las manos del cirujano que precede a la operacion. La admiracion
sostiene y domina a la filosofia [ ...] Seria muy superficial y, sobre todo, no pensar de manera griega,
si juzgadramos que Platdn y Aristoteles han afirmado solamente que la admiracion es la causa del
filosofar. Si fuesen de esta opinidn, esto significaria: en momento determinado los hombres se
admiraron, a saber, sobre el ser, sobre el hecho de que es y sobre lo que es. Empujados por esta
admiracion comenzaron a filosofar. Una vez puesta en marcha la filosofia, se hizo la admiracion,

en cuanto impulso, superflua, de modo que despareci6. Podia desaparecer puesto que sélo era un
impulso. Ahora bien: la admiracion es arkhé, domina cada paso de la filosofia™*.

Por ello, la admiracion ocupa un gran lugar en el desarrollo de la personalidad del hombre que
siempre esta buscando. EI hombre cuestiona el mundo en el que se encuentra y esta manera de

cuestionar su mundo le conduce por el camino de la filosofia. Por ello, diriamos con Heidegger, la

43 Bernhard Grom. Religionspadagogische Psychologie des Kleinkind, Schul-und Jugendalter. Dusseldorf-Géttingen:
Patmos Verlag / Vandenhoeck & Ruprecht, 2. Auflage, 1986, 137.

4 Cabada, El Dios que da que pensar, 96.

45 Martin Heidegger. Was ist das —die Philosophie? Pfullingen: Glnther Neske, 1956, 38. 96-97.

25



El hombre, infinito creado actual llamado a la divinizacion

admiracion expresa el comienzo de la busqueda del sentido del mundo por el hombre, un mundo

que forma parte del ser, de su existencia.

El segundo punto del pensamiento de Heidegger es que la admiracidn expresa también la arkhé.
En su busqueda de comprension de la realidad del mundo en el que se encuentra, el hombre se da
cuenta de la realidad de la existencia de un ser superior: le aparece la cuestion de la divinidad. Por
cierto, el hombre pensaba que lo divino era la instancia ultima de la realidad que podria ayudar a
conocer mejor las realidades del mundo. Sin embargo, en la época moderna se da cuenta que no
era enteramente el caso. Es el caso de Schopenhauer, segun Cabada, que cree que la divinidad no
puede en modo alguno ser considerada como la instancia ultima explicativa de la realidad,

eximiéndola de la aplicacion a ella misma de la por él denominada ley de causalidad®®.

Schopenhauer critica firmemente la creencia de que todo puede ser explicado por Dios. Este
pensamiento fue la gran preocupacion de la época moderna. Sin embargo, no nos importa aqui
hacer un discurso sobre la importancia de la divinidad en el proceso del conocimiento del hombre.
Lo que nos importa aqui, es que el hombre en su proceso de conocerse a si mismo, lo hace en un
primer momento desde los datos externos, es decir, a partir de los datos del mundo. Esta evidencia
nos conduce a afirmar que no se puede entender al hombre olvidando su contexto, es decir, de
donde viene. Porque su contexto tiene que ver con su personalidad. Esta toma de conciencia de la
realidad del hombre como una totalidad nos aleja de la pretension de conocer todo el hombre o de

hacer una generalizacion cuando se trata por ejemplo de una situacion que afecta a un pueblo.

A modo de conclusién, diriamos que el ser humano, como animal racional, se encuentra en el
mundo como un ser que cuestiona, que se interroga sobre su lugar y su meta. Su estar en el mundo
es, ante todo, un estar complicado. Por cierto, estar en el mundo no es una decision propia o suya.
Viene en un mundo gque no ha pedido y encuentra situaciones existenciales que tiene que superar.
Por ello, se encuentra en una postura en la que debe dar cuenta de su existencia contestando a la
pregunta de qué hacer con su existencia. Es en este sentido que Martin Heidegger lo ha descrito

como un Dasein (un étre jeté dans le monde).

De hecho, el mundo no es meramente un conjunto de objetos que estaria frente al hombre. EIl mundo

es sobre todo para el hombre un horizonte de posibilidades, de ocasiones. EI mundo es como un

46 Manuel Cabada Castro. Querer o no querer vivir. EIl debate entre Schopenhauer, Feuerbach, Wagner y Nietzsche
sobre el sentido de la existencia humana. Barcelona: Herder, 1994, 71-72.

26



Capitulo 1. La infinitud en el dmbito filoséfico-teoldgico

océano de posibilidades y el ser humano tiene que elegir, y elegir bien. En este abanico de
posibilidades, el hombre se da cuenta de su gran capacidad de poder interpretar y transformar con
la finalidad de elegir. Hemos hablado de la cuestion de la admiracion. Sin embargo, solo hay la
opcion de elegir. Le ocurre al hombre que se encuentra en situacion en la que no tiene otra opcion
que dejarse afectar. Trataremos en el Gltimo punto de su impotencia frente a la cuestion del mal.

Su estar no es neutral porque se nota claramente que se implica y se define en sus acciones.

El altimo punto es que el ‘estar del hombre en el mundo’ implica también una paradoja que se
explica por el hecho segun la cual, aunque el hombre esté en el mundo, nunca es completamente
del mundo. O sea, el hombre no es un simple habitante del mundo, sino que participa también de
la creacion continua del mundo por sus diferentes obras. Diriamos en un sentido mas preciso que
es creador de significados. EI mundo se le presenta como un campo de posibilidades abiertas que
él, en su libertad, debe asumir. Sin embargo, esta libertad no puede ser considerada como si fuera
una libertad absoluta. Es una libertad que siempre esta ya enraizada en un contexto, en una historia,

en una red de relaciones que lo precede y lo condiciona a veces.

El estar del hombre en el mundo es, finalmente, segin nuestra comprensién un desafio existencial
para el hombre. Siempre existe la siguiente pregunta: ;como responder a la tension entre lo que el
mundo le exige y lo que él desea ser? En esa tension, el hombre encuentra su humanidad: el
constante esfuerzo por reconciliarse con el mundo y consigo mismo*’. Para contestar a esta
pregunta, el hombre tiene que detenerse no solo en el aspecto externo de lo que le ofrece el mundo.

Tiene que auto cuestionarse.

1.4.2 El ser humano, un ser que se auto-cuestiona

La interioridad en el ser humano desde la perspectiva filoséfica es un concepto que ha sido
abordado por diversas corrientes filosoficas a lo largo de la historia de la filosofia y al comienzo
del cristianismo. De hecho, toca al ambito interno, subjetivo y reflexivo del ser humano, donde
reside la conciencia, la autocomprension y la relacion con uno mismo. Esta idea subraya
fuertemente el caracter especifico y personal del individuo, que se distingue por su capacidad de

introspeccion y autoanalisis.

47 Karl Rahner. Ecrits théologiques : Axes théologiques pour demain. Tome 11. Paris: Desclée de Brouwer-Mame,
1970, 165.

27



El hombre, infinito creado actual llamado a la divinizacion

“En realidad, como ya se indicd con anterioridad, el mundo exterior y el interior del hombre
constituyen una unidad indisociable. Preguntarse por lo exterior no deja de ser también y al mismo
tiempo una pregunta por el si mismo del hombre, que surge como tal desde fuera de si mismo, tanto
filogenética como ontogenéticamente. M. Scheler vio bien, efectivamente, que la pregunta sobre el
porqué del mundo esté relacionada esencial y necesariamente con la pregunta sobre el porqué del
‘yo’ y con la pregunta por Dios: ‘conciencia del mundo, del yo y de Dios forman una unidad
estructural indestructible >,

Ademas, conviene bien tener en cuenta, lo que nos indica Manzana al afirmar que lo que en las
denominadas vias cosmologicas “puede abrir la perspectiva de Dios no es el mundo en si mismo,

sino el ‘mundo del hombre’, el mundo conocido, vivido e interpretado por el hombre™*°.

En estas previas lineas se pone de manifiesto la interrelacion profunda entre las tres dimensiones
fundamentales que tocan la experiencia humana. En concreto se trata, como dimensiones
fundamentales, del mundo exterior, el mundo interior del individuo y lo trascendente que aqui es
Dios. Destaquemos tres puntos importantes. El primer punto tiene que ver con la unidad entre el
mundo exterior y el de interior del hombre. Resulta imposible hablar del mundo interior sin hablar
del mundo exterior y viceversa. La unidad indisociable mencionada nos obliga en cierta manera
pararnos a reflexionar sobre dos puntos esenciales. EI primero es que el conocimiento de la realidad
del mundo exterior no puede de ninguna manera separarse de la interpretacion, en mayor parte
subjetiva, que hacemos desde nuestra conciencia. Nuestra subjetividad influye mucho sobre el
discurso que podriamos tener sobre el mundo exterior y, por tanto, sobre nuestro ser intimo. Cuando
el ser humano habla del mundo exterior, lo hace siempre a partir de su propia experiencia. El
segundo tiene que ver con el ‘si mismo’ del hombre, es decir, su identidad y su verdadero sentido
de ser que en verdad emerge en constante relacién con lo que podria percibir y experimentar en el
mundo. De hecho, desde una perspectiva filogenética, el desarrollo de la conciencia se entiende
como un proceso evolutivo. Y, a partir de la perspectiva ontogenética, se explica como un
acontecimiento que pasa en cada individuo como parte de su propio desarrollo personal. De la
comprension de este primer punto, concluiriamos, antes de abordar el segundo punto, que la palabra
clave que nos conduce es la palabra ‘yo’ que unicamente se puede entender en su intima relacion

con el mundo. Por ejemplo, la manera con la que vivimos nuestras experiencias exteriores influye

48 Cabada, El Dios que da que pensar, 115.
49 José Manzana Martinez de Marafion. “Ateismo contemporaneo y teismo filosofico”. Scriptorium Victoriense, vol.
28, n°2-3 (1981): 246-293, 267.

28



Capitulo 1. La infinitud en el dmbito filoséfico-teoldgico

0 da forma a nuestra vida interior que tocan mucho méas a los diferentes aspectos como las

emociones, los pensamientos, las creencias...

El segundo punto es la gran relaciéon que podriamos establecer entre la conciencia del mundo, del
yo y de Dios. Por cierto, Max Scheler, al sostener que “la conciencia del mundo, del yo y de Dios
forman una unidad estructural indestructible™®, quiere obviamente subrayar que las tres
dimensiones mencionadas estan intimamente entrelazadas. De hecho, se podria notar que la
‘conciencia del mundo’ expresa sin duda nuestra profunda capacidad de observacion,
interpretacion y de relacion con la realidad exterior. En cuanto a la ‘conciencia del yo’ se notaria
que surge en paralelo con la conciencia del mundo, ya que la percepcion del otro o del afuera es lo
que permite al sujeto distinguirse como yo. O sea, al tomar conciencia de su ‘yo’ el ser humano se
diferencia del mundo. Aqui, la filosofia cartesiana ‘cogito ergo sum’ podria ayudarnos a entender
mejor esta toma de conciencia propia de la existencia del hombre. Lo Gltimo que nos llama la
atencion tiene que ver con ‘la conciencia de Dios’. De hecho, la conciencia de Dios en esta
dindmica representa la dimension trascendente, donde el hombre investiga sobre el mundo para
poder entenderlo mejor y conocerse a si mismo, pero también representa para el hombre mismo el
lugar donde se pregunta por el fundamento ultimo de la existencia: frente a la existencia de Dios,

el hombre se auto cuestiona.

El tercer punto es la reflexion de Manzana que nos dice que “lo que puede abrir la perspectiva de
Dios no es el mundo en si mismo, sino el ‘mundo del hombre’, el mundo conocido, vivido e
interpretado por el hombre™®!, Esta afirmacion nos parece crucial porque traslada la atencion desde
el mundo objetivo hacia el mundo experimentado, es decir, el mundo tal como es experimentado
por el hombre. Por tanto, podemos sacar de la reflexion tres momentos importantes. EI primer es
la cuestion del conocimiento. EI mundo no puede y no debe ser considerado como si fuera una
entidad separada que simplemente estaria ahi. Mas bien, representa una realidad que, conocida, es
interpretada y dotada de significado por el hombre. El segundo momento es que cada ser humano
lo vive de manera Unica a través sus diversas experiencias. Y el tltimo momento es la interpretacion

del mundo por el hombre. La interpretacion o la percepcion del mundo no es Unica, es decir,

0 Max Scheler. Die Stellung des Menschen im Kosmos. Miinchen: Francke, 1976, 68.
%1 Manzana, “Ateismo contemporéaneo y teismo filosofico”, 267.

29



El hombre, infinito creado actual llamado a la divinizacion

depende del hombre que lo interpreta o que lo percibe. Es una interpretacion o percepcion influida

por la subjetividad que parte de las realidades culturales o, mejor dicho, de los contextos histéricos.

De todo lo que acabamos de decir, concluiriamos que el hombre como un ser que vive en
el mundo se encuentra a tres niveles en su basqueda de auto-conocimiento cuando se cuestiona. En
primer tiempo, se presenta como un ser de relacion con el mundo, consigo mismo y con Dios o lo
transcendente. En el segundo tiempo, su interioridad y su exterioridad estan entrelazadas. Por
ejemplo, resulta imposible al hombre poder llegar a entenderse a si mismo sin referencia al mundo
en el que habita y, a su vez, su interpretacion o percepcion del mundo estd determinada por su
interioridad. El ultimo nivel toca a la busqueda de sentido que diriamos es un deseo ontoldgico
propio del ser humano que siempre se esta preguntando ‘el porqué del mundo’ y ‘el porqué del yo’.

Auto cuestionarse es un atributo propio del ser del hombre.

En este punto desarrollado, hay un punto clave: la presencia de Dios. En su auto cuestionamiento,
el hombre se encuentra en relacion con Dios. En el siguiente punto, presentaremos la relacion que

existe entre ambos, aunque tendremos la oportunidad de profundizarlo mas en el tercer capitulo.

1.5 Elretorno del ser humano a Dios: intrinseca relacion entre finitud e infinitud

Antes de nada, hay que entender la voluntad de establecer esta relacion “como una
profundizacién central en la problemética misma del acceso humano a la divinidad y no como mera

disquisicion ociosa sobre unos conceptos abstractos, en relacién de mutua oposicién formal, lo

finito y su contrario, el infinito”°2,

La pregunta a hacer es la de saber el origen del infinito en relacidn con el finito para poder entender
mejor la relacion existente entre ambos. Segun Cabada,

“La reflexion sobre el conocimiento de la infinitud, identificada con la divinidad, y su posible
conexion con la finitud ha sido solo posible desde una importante transformacion historica del
significado atribuido inicialmente a la ‘infinitud’ entre los griegos. Existe, en efecto, un especifico
talante ‘griego’ de hablar de la ‘infinitud’ como lo opuesto a la positividad y ‘perfeccion’ de lo
concreto o ‘finito’. En este sentido lo ‘infinito’ (el apeiron) es lo ‘indeterminado’ y abstracto, lo
negativo en su relacion con lo finito, lo que no es medible ni, en este sentido, verdaderamente
conceptualizable™,

52 Cabada, El Dios que da que pensar, 345.
%3 Cabada, El Dios que da que pensar, 345-346.

30



Capitulo 1. La infinitud en el dmbito filoséfico-teologico

Antes de seguir, viene bien indicar que el capitulo segundo nos dara la oportunidad de profundizar

en esta parte de nuestra investigacion.

¢Qué quiere decirnos Cabada? En este pasaje, Cabada aborda una reflexion de gran importancia
para la filosofia y la teologia. Se sabe que la relacion entre el infinito y lo finito representa una
cuestion principal en el desarrollo del pensamiento filosofico y teoldgico. De hecho, se puede
resaltar de este analisis dos puntos fundamentales: la transformacion histérica del concepto de
“infinitud” y la concepcion especifica de los griegos sobre este término. En cuanto al primero,
Cabada subraya que la posibilidad de reflexionar sobre la relacion o el vinculo que existe entre el
infinito y el finito no ha sido algo dado desde siempre, sino que mas bien, surgio a partir de un
cambio historico en el significado de ‘infinitud’. La consecuencia de tal andlisis es que las ideas
que uno puede tener del infinito y finito no son categorias universales con un significado inmutable.
O sea, siempre estan en evolucion, teniendo en cuenta los diferentes contextos historicos y
culturales. La concepcidn gue se tenia, por ejemplo, del infinito hace quince siglos no es la misma
de hoy en dia. Lo mismo puede decirse cuando se habla del finito. Pongamos como ejemplo

concreto la Revolucion Francesa y la secularizacion.

En el &mbito teoldgico, esta transformacion ha sido de una gran importancia, un punto clave para
poder pensar la divinidad como infinita y su relacion con el ser humano, finito (una concepcion
que matizaremos en el tercer capitulo de nuestra investigacion). Mientras que en la filosofia griega
la infinitud tenia una connotacién particularmente negativa (no en toda la cultura griega, sino en
su mayor parte), en la tradicion judeocristiana esta adquirio una carga positiva, asociandose con la
perfeccidn, la plenitud y la trascendencia de Dios. Este gran cambio histérico ha posibilitado que
el infinito se identifique con la divinidad. Por tanto, este cambio ha hecho posible la reflexion
teoldgica sobre como lo ilimitado y eterno puede interactuar con lo limitado y temporal. Sin
embargo, la pregunta es buscar conocer la concepcidn griega de la infinitud que parece determinar

todo el resto.

En su reflexion, Cabada declara que en la tradicion griega, particularmente desde el pensamiento
presocratico y platdnico, el infinito (el término griego apeiron) se concebia de manera opuesta a la
positividad y perfeccion del finito. En concreto, para los griegos, el finito representa en su sentido
estricto lo medible, definido, concreto y, por lo tanto, perfecto. Obviamente, no es el caso del

infinito que consideraban como lo indeterminado, lo caotico y lo negativo, es decir, algo que no

31



El hombre, infinito creado actual llamado a la divinizacion

podia ser conceptualizado plenamente. Y lo que no puede ser conceptualizado, no merece la pena.
Este discurso viene de la metafisica griega. Por ejemplo, si tenemos presente nuestra clase de
filosofia, para fildsofos como Aristoteles, lo perfecto es considerado como aquello que esta
plenamente completo, o sea, limitado en el sentido de tener un fin, es decir, telos. En cuanto al
infinito, por faltar limite y fin, careceria de una positividad intrinseca y, por consecuencia, solia ser
percibido como deficiente. Por tanto, en esta dindmica, la infinitud no tenia un valor
intrinsecamente elevado, sino que representaba una falta de determinacion, una carencia. Cabada
nos lo explica mejor en el siguiente pasaje:
“Como se ve, el concepto aristotélico de infinitud esta estrechamente ligado a lo cuantitativo, en
cuanto posibilidad conceptual de indefinido aumento o disminucidn de lo cuantitativo material. De
aqui que Aristoteles se adhiere explicitamente a la opcion de Parménides, al sostener al igual que
éste que lo ‘perfecto’ esta ligado esencialmente al ‘limite’. Por ello tampoco el Dios aristotélico
podra ser en si mismo infinito. Unicamente, podra hablarse de la infinitud del ‘poder’ del primer

motor —no de la de este Gltimo en si mismo- en cuanto exigida por la eternidad de los movimientos
de los cielos™*,

Se nota claramente bien el contraste con la tradicion judeocristiana. Partiendo de la perspectiva
teoldgica, la concepcidn griega de la infinitud contrasta marcadamente con el significado que se le
atribuye en la tradicion judeocristiana. De hecho, en la tradicion judeocristiana, Dios es altamente
concebido como el Ser infinito, absoluto, perfecto y trascendente. Por tanto, el cambio de

perspectiva historica convierte lo infinito en la méxima expresion de positividad y perfeccion.

En otras palabras, en la teologia cristiana lo infinito se transforma o convierte en el fundamento de
toda realidad. Lo mas importante que la teologia cristiana destaca aqui es la infinitud divina, que,
en su comprension, ya no es percibida como algo negativo o indeterminado, sino como una plenitud
que trasciende toda limitacion. Este cambio de significado parece ser de una gran importancia para
poder pensar en la posibilidad de establecer la relacion entre Dios (infinito) y el ser humano (finito).
Un pasaje de Blaise Pascal citado por Cabada nos pone en concreto esta relacion.

“Conocemos —afirma Pascal- que existe un infinito e ignoramos su naturaleza como sabemos que
es falso que los nimeros sean finitos. Es verdad, por tanto, que existe un infinito en nimero, pero
no sabemos lo que es [...] Se puede asi conocer que hay un Dios sin saber lo que es [...] Conocemos,
pues, la existencia y la naturaleza de lo finito porque somos finitos y extensos como él. Conocemos
la existencia del infinito e ignoramos su naturaleza, porque tiene extension como nosotros, pero no
limites como nosotros. Pero no conocemos ni la existencia ni la naturaleza de Dios, porque no tiene
extension ni limites. Mas por la fe conocemos su existencia, por la gloria conocemos su naturaleza.
[...] Si existe un Dios, es infinitamente incomprensible, porque, al no tener ni partes ni limites, no

54 Cabada, El Dios que da que pensar, 346.
32



Capitulo 1. La infinitud en el dmbito filoséfico-teoldgico
tiene relacion alguna con nosotros. Estamos, pues, incapacitados tanto para conocer lo que es Dios
COMO para conocer que existe”™®.
Por ello, existe una relacion entre el finito y el infinito en la perspectiva cristiana. Y en la
perspectiva de Pascal, con la fe, el hombre puede llegar a Dios. Si lo infinito fuera meramente
indeterminado y negativo, entonces no habria ninguna posibilidad de encuentro o de relacion con
lo finito. Sin embargo, al concebir lo infinito como plenitud, se abre la puerta para establecer una
relacion positiva entre ambos, como la que se da en la encarnacion cristiana: el Dios infinito que
se hace finito en Jesus para salvar los hombres. Nos parece bien insistir en la importancia del papel
de la fe en esta dindmica de relacion retomando el siguiente texto de Unamuno.
“La fe crea, en cierto modo, su objeto. Y la fe en Dios consiste en crear a Dios, y como es Dios el
que nos da la fe en El, es Dios el que se estd creando a si mismo de continuo en nosotros [...] El
poder de crear un Dios a nuestra imagen y semejanza, de personalizar el Universo, no significa otra
cosa, sino que llevamos a Dios dentro, como sustancia de lo que esperamos, y que Dios nos esta de
continuo creando a su imagen y semejanza. Y se crea a Dios, es decir, se crea Dios a si mismo en
nosotros por la compasién, por el amor®. [...] Y Dios no existe, sino que mas bien sobre-existe y
esta sustentando nuestra existencia, existiéndonos [...] Hay hombres ligeros y exteriores, esclavos
de la razon que nos exterioriza, que creen haber dicho algo con decir que, lejos de haber hecho Dios
al hombre a su imagen y semejanza, es el hombre el que a su imagen y semejanza se hace dioses 0

su Dios, sin reparar los muy livianos que si esto segundo es, como realmente es, asi, se debe a que
no es menos verdad lo primero™’.

Brevemente, Unamuno nos presenta claramente la reflexion sobre la relacion entre la fe y la
existencia de Dios. La cita explicita la relacion del finito con la existencia del infinito. De hecho,
el autor estima que la fe no solo reconoce a Dios, sino mas bien lo crea continuamente dentro del
hombre. Esta creacién mutua implica que Dios, al dar la fe al hombre, también se esta creando a si
mismo en su experiencia. Por cierto, la capacidad humana de imaginar y personalizar a Dios prueba

que el hombre lleva a Dios dentro de si mismo, como sustancia de su esperanza.

Otro punto importante aqui es cdmo Unamuno nos recuerda que Dios no simplemente existe, sino
que sobre-existe, sustentando nuestra propia existencia. Por ultimo, se critica a quienes, desde una
perspectiva superficial y racionalista, sostienen que el hombre crea a Dios a su imagen, sin
comprender que esta capacidad humana es posible porque Dios también cre6 al hombre a su

imagen.

%5 Pascal, Oeuvres complétes, 550.
%6 Miguel de Unamuno. Obras completas. Tomo XVI. Barcelona: Afrodisio Aguado, 1958, 319.
5 Unamuno, Obras completas, XVI, 296.

33



El hombre, infinito creado actual llamado a la divinizacion

Después de haber hecho el recorrido sobre la relacion entre el finito y el infinito, nos interesa ahora
echar un vistazo sobre la situacion del hombre en esta relaciéon, insistiendo en la problematica de

la existencia del mal.

1.6 La eterna cuestion de la existencia del mal a pesar de la existencia y de la bondad
de Dios

Antes de nada, reconocemos con Manuel Cabada Castro que

“uno de los problemas que tradicionalmente han estado ligados a la reflexion sobre la divinidad es
el del sufrimiento, tanto el ajeno —aungue siempre de alguna manera préximo- como el propio, ya
sea procedente inmediatamente de la libertad humana o de las leyes naturales. El clasico ‘problema
del mal’ recobra en cada época nuevas dimensiones y perspectivas y toda explicacion o hipotética
solucion teérica no pasard de ser un mero intento de atenuar su incémoda y desgarrada
experiencia”®,

La problemaética del mal a lo largo de la historia humana parece formar parte de la existencia del
hombre. Lo que busca el hombre es la felicidad, y espera encontrar esta felicidad en Dios. Sin
embargo, parece, segun las diferentes interpretaciones, que su libertad o las leyes naturales influyen
mucho sobre el resultado final de la busqueda de dicha felicidad. Segun el anélisis de Cabada, el
pesimismo tiene mucho que ver con esta situacion del hombre hoy en dia. Si hace unos siglos, la
respuesta o la actitud del hombre frente a la cuestion del mal era el optimismo que queria que el
ser humano entregase su destino entre las manos divinas, hoy en dia, se nota la presencia del
pesimismo que rechaza la precedente postura y prefiere defender su felicidad. Es justamente en
esta dinamica de rechazo del optimismo que Voltaire, citado por Cabada, estima que ““el optimismo
es desesperante. Es una filosofia cruel bajo un nombre consolador”*®. De hecho, segtn Voltaire,
existe verdaderamente una real tension entre lo que esperamos Y la realidad que encontramos.
Diriamos que, para él, es una cierta invitacion a la realidad y no esconderse detréas del optimismo
religioso para rehuir la dura realidad de la vida. Antes de seguir, cabe recordar que, en una primera
consideracidn, el optimismo tiene esta positiva cualidad de unir la perseverancia con la confianza.
Una cualidad que permite a uno mantener la cabeza alta a pesar de todos los problemas que podria
encontrar en su vida. La postura de Voltaire es una critica que quiere sobre todo poner en cuestion
esta postura hacia el optimismo, es decir, que el optimismo hace siempre bien al que lo practica.

Al fijarnos més sobre el uso del adjetivo ‘desesperante’, nos damos cuenta de que el optimismo en

%8 Cabada, El Dios que da que pensar, 493.
%9 Voltaire-Rousseau. En torno al mal y la desdicha. Edicién de Alicia Villar. Madrid: Alianza, 1995, 247.

34



Capitulo 1. La infinitud en el dmbito filoséfico-teoldgico

un primer momento expresa sin duda una profunda negacién de la realidad. Por ejemplo, a veces
ocurre que encontramos personas en situacion desesperante pero que rechazan cambiar de actitud
para poder cambiar los datos o al menos avanzar. En este contexto de rechazo de pragmatismo, el
optimismo se convierte sistematicamente en un obstaculo o, mejor dicho, en una forma de

autoengafo que impide actuar y aceptar la gravedad de un problema.

En el pensamiento de Voltaire, el mal existe y es una realidad. Aceptar la realidad de su existencia
permite enfrentarlo mejor: el dolor forma parte de la existencia humana. Es en este pensamiento
que, Cabada, partiendo de la reflexion de Schopenhauer, estima que “el hombre no puede acceder,
de manera verdaderamente real y estable, a la felicidad: ‘nadie es feliz, sino que aspira durante toda
su vida a una hipotética felicidad, que rara vez alcanza, y aun entonces Unicamente para sentirse

frustrado’®°.

El objetivo principal de Schopenhauer es poner en evidencia la absoluta presencia del mal en el
mundo en el que vive el hombre. Es lo que expresa cuando afirma que no conoce “mayor
absurdidad que la de la mayoria de los sistemas filosoficos, que interpretan el mal como algo
negativo, siendo asi que es precisamente lo positivo, es decir, lo que se hace sentir a si mismo; por
el contrario, el bien, es decir, toda felicidad y toda satisfaccion es lo negativo, es decir, mera

supresion del deseo y final del dolor”®?.

¢Como se puede entender o explicar esta postura de Schopenhauer? Empecemos por explicar lo
que se entiende por ‘mal positivo’ en su pensamiento. El mal que es entendido y considerado por
él aqui como sufrimiento, dolor o frustracién, se define esencialmente como algo que afecta y se
vive de forma tangible, ineludible. El uso del adjetivo ‘positivo’ no hace referencia a algo que sea
bueno o no. Mas bien, es entendido como una realidad activa que forma parte de la existencia del
hombre. Por tanto, el bien seria la ausencia pasajera del mal que se convierte en una realidad pasiva.
Por ejemplo, el mal se expresa en nuestra existencia cotidiana mientras que el bien no se expresa

con la misma fuerza o intensidad.

La problematica del mal es muy compleja y lo que nos parece bien en la reflexion de Schopenhauer
es la consideracion o la toma de conciencia de la existencia del mal en la vida del hombre. No se

trata de hacer la apologia del mal, sino mas bien de considerarlo como formando parte de la realidad

80 Cabada, El Dios que da que pensar, 495.
b1 Cabada, El Dios que da que pensar, 495.

35



El hombre, infinito creado actual llamado a la divinizacion

del hombre que debe tener en cuenta su existencia en su vida y saber como apafiarselas en la vida
con dicha realidad. El optimismo, obviamente, tiene su importancia, pero un optimismo patologico
no ayuda al hombre a poder llevar una vida buena. Al contrario, lo pone en situacién dependencia

y de ilusion que le desconecta de la realidad existencial.

Nuestra postura es que la existencia del mal no debe provocar dudas sobre la existencia de Dios.

No se trata aqui de presentar un trabajo sistematico sobre la cuestion del mal, pero podemos decir

que, con la libertad, el hombre puede evitar en gran parte el mal moral, lo cual ya es algo.
“El mal vive, a modo de parasito, del bien que lo hace posible. [...] La afirmada misteriosidad del
mal viene a ser, mas bien y, en definitiva, la misteriosidad misma de la divinidad, inabarcable en si
misma por la mente humana. EI mal remite asi al misterio mismo de la divinidad, cuyo modo de ser
y de proceder s6lo es conocido por ella misma, ya que de lo contrario dejaria de ser lo que es. Si
ello es asi, el mal tendria siempre, en consecuencia, una funcion, en ultima instancia, ‘buena’, al
obligarnos a tomar conciencia de nuestro no-saber- no s6lo acerca del mal, sino acerca de Dios que
se oculta tras el mal, un ocultamiento que es quiza el modo que él mismo adopta para manifestarse

como misterio. [...] En conclusion: el mal remite al Bien, pero un Bien que se manifiesta como lo
que es, el Misterio mismo”®?,

A modo de explicacion, diriamos que el mal no existe por si mismo, o, mejor dicho, su existencia
depende del bien como si fuera un paréasito. Estamos de acuerdo que el mal, desde nuestro juicio,
esta ligado intimamente al misterio de la divinidad. De la misma manera que el misterio de la
divinidad resulta dificil de entender para la mente humana, el mal también resulta dificil a la mente
humana que no puede aclarar el misterio del mal en su totalidad. Por tanto, en este contexto, el mal
volveria a tener una funcion ‘buena’ por la sencilla razon de que nos pone frente a nuestra propia
ignorancia tanto sobre el mal mismo como sobre Dios. Por ejemplo, el mal obliga al ser humano a
sobrepasarse para sacar lo mejor de él mismo. En definitiva, el mal tiene esta funcién misteriosa
de sacarnos de nosotros mismo con el Unico objetivo de dar lo mejor de nuestra potencialidad. Y

el mal nos lleva al bien, pero a un bien que se revela como el misterio absoluto de la divinidad.

Conclusidn. La infinitud como don comunicante en EI Dios que da que pensar

A modo de conclusién ampliada de este primer capitulo de nuestra investigacién, y
manteniendo un enfoque propio de la teologia fundamental y del discurso dogmatico, queremos
presentar a continuacion una exposicion sistematica y articulada de las implicaciones teologicas

que surgen del estudio de la nocion de Infinitud en la obra de Manuel Cabada Castro, El Dios que

b2 Cabada, El Dios que da que pensar, 544.
36



Capitulo 1. La infinitud en el dmbito filoséfico-teoldgico

da que pensar. Conviene decir que esta conclusion no es un mero resumen sintético. Lo que
querremos, es formular de modo doctrinal las consecuencias que emanan del dialogo entre la
reflexion filoséfica y la confesion cristiana, ofreciendo claves para una recepcion dogmatica que
respete la tradicién y atienda a las exigencias del pensamiento contemporaneo. Por ello,

presentamos nuestra reflexion conclusiva del presente capitulo en algunos puntos.

En primer lugar, es necesario afirmar con claridad que Cabada desplaza la categoria de la infinitud
desde un estatuto meramente metafisico hacia la condicion misma de la vida divina. Hace falta
indicar aqui, que, en el siguiente capitulo, tendremos la oportunidad de profundizar en el concepto
de la Infinitud. Lo que nos permitird al final del capitulo entender mejor, porque hablamos del

desplazamiento de la cuestion de la infinitud por Cabada.

Dogmaticamente hablando, en El Dios que da que pensar de Cabada, la Infinitud deja de ser
Unicamente un predicado negativo, es decir lo que no esta limitado y se convierte en un atributo
personal y comunicativo de Dios. En nuestra interpretacion, desde la perspectiva trinitaria que la
teologia dogmatica custodia como centro del misterio cristiano, la infinitud se correlaciona con la
vida relacional del Padre, del Hijo y del Espiritu. O sea, la absoluta gratuidad y donacién intra-
trinitaria constituyen el fundamento ontolégico de la apertura creadora. En este sentido, la infinitud
no es abstraccion, sino modus divinus®® de existencia, cuya expresion Gltima es la auto-entrega®

que hace posible la creacion y la salvacion.

En segundo lugar, la relacion entre infinitud y libertad que Cabada articula exige una afinacion
dogmatica de la categoria de omnipotencia. La omnipotencia divina, tal como la tradicion la ha
enunciado, corre el riesgo de ser entendida por contraste como coaccion absoluta. Cabada impugna
esa lectura determinista: la infinitud de Dios no anula la autonomia de la criatura, sino que la
habilita. Dogmaticamente esto obliga a sostener que el poder divino, mas precisamente su
omnipotencia, es principalmente omnipotencia para donar y sustentar la libertad creada. Por tanto,
la teologia debe subrayar que la potencia divina posee una primacia servidora; su ejercicio no

consiste en imponer sino en posibilitar la libertad responsable, manteniendo asi la coherencia entre

83 San Agustin. Confesiones. Barcelona: Planeta, 1993, I,1.

84 Hans Urs Von Balthasar. Teodramatica. Las personas del drama: el hombre en Cristo. Vol. I1l. Madrid: Encuentro,
1993. Este tomo se centra en la figura de Jesucristo como protagonista del drama de la salvacion. El autor explora
como la humanidad se ve representada y transformada en la persona de Jesucristo. Brevemente, se aborda el desarrollo
del tema de la autoentrega del Hijo principalmente en el capitulo V.

37



El hombre, infinito creado actual llamado a la divinizacion

soberania divina y responsabilidad moral humana. Esta reformulaciéon evita el voluntarismo

arbitrario y preserva la gratuidad gratuita del actuar divino.

En cuanto al tercer punto, desde la antropologia teologica, la finitud humana adquiere un nuevo
estatuto. Es decir, ya no es un defecto ontologico que exige redencion meramente correctiva, sino
la condicion conforme a la cual la criatura puede acoger el don infinito. La finitud, pensada
dogmaticamente, desde nuestra propia apreciacion, es la modalidad ontologica que posibilita la
recepcion, la respuesta y la cooperacion con la gracia. Por ejemplo, en términos sacramentales, la
apertura de la criatura a la accién transformadora de Dios se hace visible en la participacién eclesial
y sacramental, donde la gracia no anula la personalidad, sino que la eleva hacia la comunién con
la Fuente infinita®. Asi, la doctrina sobre el hombre debe articularse como una teologia de la
receptividad, es decir, el ser humano es criatura que responde, y su libertad es la condicion para la

cooperacion con la eficacia salvifica de Dios.

En cuarto lugar, la reinterpretacion de la trascendencia que propone Cabada nos obliga en una cierta
forma a una lectura dogmatica matizada de categorias clasicas como aseidad, eternidad e
inmutabilidad. La trascendencia divina no puede entenderse como una desconexion absoluta
respecto al mundo. Més bien, es un desbordamiento activo que trasciende sin alienarse. En términos
dogmaticos, ello exige una doble fidelidad: preservar la trascendencia esencial de Dios, su otro
modo de ser, y, al mismo tiempo, afirmar su comunicabilidad®®. La aseidad de Dios no debe
convertirse en aislamiento, ni la eternidad en inmovilizacion temporal. La tradicion patristica y la
reflexion escoléstica ofrecen instrumentos conceptuales para sostener estas distinciones sin perder

la profundidad del misterio divino.

El punto quinto tiene que ver con las implicaciones soterioldgicas que resultan decisivas.
Expliqguémonos. Si Dios, en su infinitud, se dona gratuitamente, la economia de la salvacion se

presenta como invitacion a la participacion en la vida divina. La divinizacion (theosis®’), lejos de

8 Angel Cordovilla Pérez. Teologia de la salvacion. Salamanca: Sigueme, 2021, 207-257.

El autor nos desarrolla este aspecto en el capitulo titulado ‘la salvacion como divinizacion’ en el sentido soterioldgico.
Tendremos la oportunidad en el tercer capitulo para abordar con profundidad esta categoria que entendemos como
posible relacidn entre lo infinito y lo infinito creado actual.

8 “Dijo Dios a Moisés: ‘Yo soy el que soy’. Y afiadi6: ‘Asi diras a los israelitas: ‘Yo soy me ha enviado a vosotros’.
Ex 3, 14. Biblia de Jerusalén. Bilbao: Desclée De Brouwer, 1998.

87 “Por medio de las cuales nos han sido concedidas las preciosas y sublimes promesas, para que por ellas os hicierais
participes de la naturaleza divina, huyendo de la corrupcion que hay en el mundo por la concupiscencia”. 2 Pe 1,4.
Biblia de Jerusalén.

38



Capitulo 1. La infinitud en el dmbito filoséfico-teoldgico

ser exotismo patristico desconectado, reaparece como horizonte teoldgico consonante con la
dogmatica sacramental. En otra palabra, en este sentido, la gracia transforma sin anular la
personalidad, y la union con Cristo se manifiesta como proceso de conformacién progresiva a la
vida trinitaria. Cabe decir que la cooperacion humana con la gracia, no es mérito en sentido
meramente juridico, sino respuesta libre que actualiza la eficacia redentora. Desde la teologia
dogmatica, esto exige articular una antropologia de la transformacion en que la santidad se entienda
como comunidn con la infinitud divina. Volveremos en profundidad sobre este tema en nuestro

tercer capitulo.

El punto siguiente, el sexto, nos lleva a la reflexion sobre el mal, que en nuestro parecer adquiere
matices teodiceanos que demandan precision dogmatica. De hecho, si la infinitud es fuente de
gratuidad y apertura, el mal moral no puede adjudicarse a una limitacion o fallo divino. Por tanto,
la dogmatica debe mantener la bondad creadora y la libertad responsable como dos polos que
explican la existencia del mal: la libertad creada puede rechazar el don, y es alli donde nace la
famosa expresion privatio boni®( privacion del bien). La providencia divina, entendida
correctamente, no es causa directa del mal moral; antes bien, sostiene la posibilidad del bien y
dispone los caminos de la redencion. Y una tal formulacién de nuestra parte reclama una
responsabilidad teoldgica que distinga entre la accion soberana de Dios y las consecuencias de la

libertad creada, sin por ello relativizar la eficacia salvifica divina.

Ademas, nos parece importante indicar que la recepcién dogmatica de las intuiciones de Cabada
en su obra exige un didlogo critico con la tradicion. Si bien la propuesta aporta recursos valiosos
para reanimar nociones como libertad, gratuidad y participacion, la tarea dogmatica consiste en
integrar estas intuiciones dentro de un marco teolégico sistematico que dialogue con los concilios,
la patristica, la teologia escolastica y el magisterio contemporaneo. De hecho, un tal trabajo de
sistematizacion debe prevenir probables equivocos. O sea, la reinterpretacion de la trascendencia
no debe diluirla, ni la insistencia en la libertad humana debe concluir en un pelagianismo

disimulado.

% Por ejemplo, en la Suma de Teologia, Santo Tomas de Aquino explica que el mal no tiene entidad propia, pues es
falta de algo bueno que debia existir. Por tanto, no se puede hablar de un “ser” del mal, sino de un “no-ser” o carencia.
Para ser mas preciso, segun él, el mal no es algo con existencia propia, sino la ausencia de un bien que deberia estar
presente. Asi, el mal no es un “ser” real, sino una falta o carencia, como la oscuridad es ausencia de luz. Santo Tomas
de Aquino. Suma de Teologia. Madrid: BAC, 2001, 1, q. 48, a.l.

39



El hombre, infinito creado actual llamado a la divinizacion

Brevemente, concluiriamos que, desde nuestra apreciacion, se impone una proposicion normativa
que consiste en que la infinitud, entendida como don comunicante, debe ser asumida por la teologia
fundamental y dogmaética como categoria orientadora capaz de articular la ensefianza sobre Dios,
el hombre, la gracia y la vida moral. Asumirla implica orientar la reflexion teoldgica hacia una
comprension relacional y participativa del misterio divino, y ordenar la praxis eclesial en
coherencia con esa vision. En términos formativos, la tarea pendiente es doble: por un lado,
profundizar tedricamente la integracion de estas intuiciones en el corpus dogmatico; por otro,
traducirlas pastoralmente para que la comunidad cristiana sea signo y sacramento de la apertura
infinita de Dios. Recodemos que, en el tercer capitulo, tendremos la oportunidad de tratar de la
dicha relacion entre lo infinito y lo finito o mejor dicho infinito creado actual desde el punto de

vista de la divinizacion.

Ahora, nos toca adentrarnos mas en el concepto de la Infinitud. Antes de nada, conviene
decir que, la continuacion de nuestra investigacion, en el siguiente capitulo, debera mantener el
rigor filosofico y teoldgico expuesto aqui. Recuperar la infinitud. En torno al debate histdrico-
filosofico sobre la limitacion o ilimitacion de la realidad de Manuel Cabada Castro, desde nuestra
apreciacion, exige no solo conocimientos sino responsabilidad teoldgica. Es decir, debemos
asegurarnos de una recepcion critica que dialogue con la patristica, el magisterio y las distintas
corrientes filosoficas sin renunciar a la claridad en la ensefianza doctrinal. Hay que decirlo, la
teologia, en su ministerio hacia la verdad, estd convocada a pensar la relacion entre lo ‘infinito
creado actual y lo infinito divino en clave de don, libertad y participacion, y a hacer de esta
reflexion fuerza renovadora para la confesion y la vida de la Iglesia. El tercer capitulo nos dara mas

informaciones sobre dicha relacion.

40



Capitulo 2. Profundizacion histérica del concepto infinitud

CAPITULO Il. PROFUNDIZACION HISTORICA DEL CONCEPTO INFINITUD
Introduccion

El presente capitulo se erige sobre los cimientos intelectuales y metodoldgicos que Manuel
Cabada Castro desarrolla en su famosa obra Recuperar la infinitud: en torno al debate historico-
filosofico sobre la limitacion o ilimitacion de la realidad. De hecho, en su obra, Cabada Castro nos
hace descubrir que la tension entre lo finito y lo infinito no es solo un mero problema técnico de la
filosofia o de las matematicas, sino méas bien un ndcleo teoldgico decisivo. De nuestra parte,
siguiendo a Cabada Castro, y con un enfoque teoldgico, entendemos que la recuperacion de la

infinitud exige, ante todo, un examen histérico-critico.

De Anaximandro aprendemos el apeiron como principio indeterminado, generador de todas las
cosas, y de Meliso la nocion de un Ser eterno, inmovil e indivisible®®. Estas figuras prefilosoficas
llevan ya una intuicion teoldgica, que méas adelante san Agustin ha traducido al lenguaje de la fe:
solo Dios, “siempre el mismo” (Sal 102,28), es Infinito ontologico, y el tiempo mismo traec su

origen de la creacidn, no de un pasado eterno.

Aristoteles ha aportado la distincion entre el infinito potencial y el infinito actual, negando la
posibilidad de que existiera un infinito completo en el orden sensible. Su Dios, motor inmavil, no
crea ex nihilo, pero ofrece un modelo de acto puro que Santo Tomas ha retomado para definir a
Dios como ipsum esse subsistens. Tomas de Aquino, en la Suma de Teologia ", insiste en que solo
El posee infinitud plena, porque no esta limitado por materia ni forma. Al mismo tiempo, mantiene
la doctrina de la creacion temporal como verdad de fe, aunque reconoce que la razon filoséfica no

puede demostrar empiricamente ese comienzo’’.

Este nacleo medieval, examinado con rigor historico, (pasando por Descartes y Hegel), por Cabada
Castro, nos abre a las intuitivas provocaciones contemporaneas. De hecho, Jean Terrasson,
siguiendo el espiritu cartesiano, ha defendido la idea de un ‘infinito creado actual’ en la materia,
argumentando que la infinitud de la creacion glorifica mas a Dios. Al mismo tiempo, tenemos a

Giordano Bruno que llevo la audacia un paso mas alla: un universo uno, infinito, inmovil, sin centro

% Rodolfo Mondolfo. El infinito en el pensamiento de la antigiiedad clasica. Buenos Aires: Iman, 1952, 361.
0 Santo Tomas de Aquino, Suma de Teologia, I, ¢. 7, a. 1.
"1 Santo Tomas de Aquino, Suma de Teologia, I, g. 46, a. 2

41



El hombre, infinito creado actual llamado a la divinizacion

ni contorno, era para él el espejo mas fiel de la fecundidad divina, tan inconmensurable como su

poder creador.

Y Georg Cantor, por ultimo, desarrollé la teoria de los nimeros transfinitos y distinguié con
claridad entre infinito absoluto (Dios) e infinitos creados actuales (estructuras matematicas). Para
Cantor, estos infinitos no son meras categorias potenciales, sino realidades ideales perfectamente
definidas y ordenadas, testimonio de que ‘“su entendimiento no tiene medida” (Sal 147,5). Al
mismo tiempo, Cantor sostuvo que la demostracion del comienzo temporal del mundo requiere la
fe revelada (Gn 1,1), porque el &mbito de la matematica, aunque poderoso, no agota la totalidad

del conocimiento de Dios.

Nuestro objetivo en el presente capitulo es articular este dialogo entre la revelacién y la
razén, entre la Escritura y el Magisterio (DH 3001-3003), y las aportaciones filoséficas y
matematicas que recorremos. Por ello, adoptaremos una metodologia historico-teoldgica que
distingue claramente entre la infinitud absoluta de Dios; inmutable, eterno, acto puro; y las
participaciones finitas en lo infinito que ocurren en el mundo creado. Cada autor, desde
Anaximandro hasta Cantor, aporta un matiz distinto. Esta multiplicidad de enfoques enriquecera
nuestra comprension de la infinitud divina y de su reflejo en el ser humano como infinito creado

actual.

En suma, este capitulo, centrado en la metodologia y el prop6sito de Recuperar la infinitud
de Cabada Castro, aspira a ofrecer una lectura puramente teoldgica y académica de la evolucién
del concepto de infinito. Queremos mostrar que la fe cristiana no teme la cuestion sobre la Infinitud,
sino que lo abraza en toda su radicalidad, sabiendo que solo en Dios halla su origen y su

cumplimiento.

42



Capitulo 2. Profundizacion histérica del concepto infinitud
1. El comienzo del planteamiento de la infinitud en los presocraticos
1.1. Anaximandro y el concepto de dpeiron

Al inicio de este punto, conviene decir que no se trata de presentar en profundidad el
pensamiento de Anaximandro a propdsito de la infinitud sino un breve resume de su reflexion sobre
el tema. Es un punto de partida que nos permitira desarrollar los siguientes apartados a lo largo del

capitulo.

Segun Cabada, “en el origen mismo de la filosofia occidental se encuentra, pues, con
Anaximandro [...] la afirmacién irrestricta y decidida de lo ‘infinito’ [...] como el origen y
fundamento mismo de la realidad toda”’2. Al postular lo infinito como fundamento de lo real,
Anaximandro introduce indubitablemente una nueva manera de pensar que consiste en buscar lo
absoluto o lo infinito como clave principal para entender la totalidad o la creacion. La vocacion de
entender la totalidad o la creacién empieza por la voluntad de acercarse méas a la infinitud. En
Anaximandro lo infinito es designado como el apeiron, considerado como el principio originario
(en griego el arché) de todas las cosas: “Asi pues, para Anaximandro, el ‘principio’ y el ‘elemento’
de todas las cosas, de toda la realidad es lo infinito; ‘a partir de €l se generan todas las cosas’. Es,
pues, una ‘naturaleza infinita’, inagotable, ‘que nunca envejece’ la que esta en el origen de toda la
totalidad””®. Lo infinito es una realidad que es indefinida, eterna e ilimitada. Por tanto, no tiene
ninguna forma, ni composicién especifica. Lo apeiron, no siendo un elemento fisico, es concebido
como una sustancia indeterminada de la cual surgen todos los seres y a la que todos regresan; es el
principio y fin de todo.

“El apeiron es infinito en el tiempo y en el espacio. En el tiempo porque no tiene principio ni fin.

En el espacio es ilimitado. Ademas, el apeiron es infinito como energia. El &peiron es concebido

como ilimitado cuantitativamente e indefinido cualitativamente. Tiene un doble aspecto: uno

cualitativo porque es indeterminado, y otro cuantitativo porque es ilimitado. Es indeterminado para
ser principio de las cosas determinadas; es ilimitado para explicar la multiplicidad de los mundos™™.

En la perspectiva teoldgica, esta interpretacion de lo infinito tiene que ver con la concepcién
cristiana de Dios, principio y fin. La comprension de lo infinito por parte de Anaximandro introduce

una idea revolucionaria en su contexto. El fundamento de la realidad no es algo visible o

2 Manuel Cabada Castro. Recuperar la infinitud: en torno al debate historico-filosofico sobre la limitacion o
ilimitacion de la realidad. Madrid: Universidad Pontificia Comillas, 2008, 74.

3 Cabada, Recuperar la infinitud, 74-75.

"4 Diego F. Pré. Temas y motivos del pensamiento griego. Buenos Aires: Amancay, 1971, 41.

43



El hombre, infinito creado actual llamado a la divinizacion

mensurable, sino mas bien una entidad abstracta que excede cualquier determinacién. Si

estuviéramos en el contexto religioso, hablariamos de la divinidad del &peiron.

La infinitud temporal del &peiron, ‘sin principio ni fin’, establece una ruptura categorica
con la concepcion de la idea de un origen circunscrito a un instante o a una materia finita que podria
agotarse. Lo que nos importa mas aqui es la caracterizacion ‘sin principio ni fin” del 4peiron como
infinitud temporal. En cuanto a la infinitud espacial, su desarrollo en el pensamiento de
Anaximandro nos permite concebir un universo que transciende los confines perceptibles. Sin
embargo, esta concepcidn de la infinitud espacial relativiza la experiencia sensorial. Este hecho
provoca una cierta apertura en cuanto a la idea de que el espacio puede ser mayor de lo que los
sentidos captan. Por ejemplo, en la fisica contemporanea, la cuestion de la finitud o infinitud del
espacio es un problema abierto. Se puede decir que Anaximandro ha iniciado el antecedente de un

espacio potencialmente sin bordes con su concepto de apeiron.

Conviene relacionar concretamente el apeiron y el concepto de infinitud en nuestro trabajo.
El concepto apeiron representa fuertemente el momento fundacional de una problematica que
recorrera después toda la filosofia. Por ejemplo, en la Edad Media, se sabe que el concepto
“infinito” se reservo a la persona de Dios, mientras que en la modernidad matematica el concepto
se ha ampliado y ha cambiado de perspectiva. Por ejemplo, Cantor (sin adentrarnos en su reflexion
sobre el tema ahora, porque tendremos la ocasion en los préximos puntos) es quien definio distintos
tipos y tamafios de infinito: filosoficos y matematicos. Esto es lo que deja entender Pedro
Castelao™. Brevemente, Anaximandro, en el desarrollo de su pensamiento sobre el infinito, ha
anticipado sin duda ambas perspectivas que son el infinito divino y el infinito matematico, al
proponer un sustrato eterno, ilimitado y generativo. Nos eleva lo infinito a la categoria de

fundamento dltimo de la realidad, inaugurando una nueva forma de pensamiento filoséfico.

1.2. El Ser eterno melisiano como preanuncio del Dios cristiano o praeambula fidei

Al inicio de esta parte de nuestra investigacion, conviene indicar que la reflexion de Meliso
en cuanto al ser no puede identificarse enteramente con la teologia cristiana. Tendremos al final

del punto la oportunidad de volver ampliamente sobre este aspecto. Pero, antes de llegar alli, nos

75 Castelao, Morfologia del infinito, 250-251.

44



Capitulo 2. Profundizacion histérica del concepto infinitud

parece bien profundizar la compresién del infinito en su reflexion que gira entorno a la cuestion de

la eternidad del ser. Por ello, empezamos con la cita siguiente, que pasamos a comentar:

“Siempre fue lo que una vez fue. Porque si hubiera venido a ser, necesario fuera que, antes de ser,
no fuera. Y si fue nada, en modo alguno pudo salir algo de la nada. Si, segun esto, no vino a ser, es
ya y desde siempre era y para siempre serd, no tiene principio ni tendra final, sino que sera infinito.
[...] Pero, asi como es desde siempre y para siempre, de parecida manera es necesario que sea
infinito en grandeza. Nada de lo que tenga principio y final no es eterno e infinito. Si hubiese méas
de uno, uno limitaria a otro. De darse el infinito, se daria solo; porque, si hubiese dos seres, no
podrian los dos ser infinitos, puesto que se harian mutuamente de limites el uno para el otro. Asi
que es eterno e infinito, uno y enteramente homogéneo. Y no puede perecer ni acrecerse ni
transformarse totalmente ni dolerse ni apenarse, que si alguna de estas cosas padeciera no seria ya
Uno™’®,

Este fragmento de Meliso de Samos plantea bien la vision ontolégica del ser absoluto. Meliso lo
define como infinito, uno e inmutable. En el fragmento que hemos elegido, vemos que su
argumento se estructura desde la imposibilidad del “venir a ser’ y de la nada. En el resto de la cita,
nuestro autor intenta desarrollar las consecuencias Idgicas de esta premisa para la naturaleza del
ser. Sin embargo, antes de seguir, viene bien situar el contexto histérico en el que escribid este

fragmento.

Meliso de Samos escribi6 su fragmento en el contexto del desarrollo del pensamiento de
Parménides sobre el ser. Es de todos conocida la famosa afirmacion de Parménides sobre el ser:
“lo que es, es, y lo que no es, no es”’’. Esta afirmacion, rechaza implicitamente el devenir y lo
considera como una mera ilusion: solo se puede afirmar la existencia de lo que existe, de lo que es.
Asi, Meliso de Samos ha retomado en una cierta medida esta tradicion y la amplia, partiendo de

argumentos mas sistematicos para defender la eternidad y la infinitud del ser.

Volviendo a la cita que nos sirve de base para entender la postura de Meliso sobre la
infinitud, podemos destacar cuatro puntos que nos parecen importantes. EI primero tiene que ver
con la Eternidad del Ser en el pensamiento de Meliso. Nuestro autor inicia su razonamiento con
una critica a la cuestion del devenir en estas palabras: Siempre fue lo que una vez fue. Porque si
hubiera venido a ser, necesario fuera que, antes de ser, no fuera. Meliso est4 aplicando el principio
ex nihilo nihil fit (nada surge de la nada) que, como ya sabemos, es un principio comun en la

filosofia presocratica. Si el Ser hubiese surgido, implicaria una previa no-existencia, lo cual es

76 Juan David Garcia Bacca. Los presocraticos. México: Fondo de cultura econdmica, 1980, 289-290.
7 Garcia, Los presocraticos, 39.

45



El hombre, infinito creado actual llamado a la divinizacion

imposible, pues el no-ser no puede generar ser. Por tanto, el Ser, en su comprension, debe ser
eterno: carece de principio y fin. Lo que se explica bien en su afirmacion desde siempre era para
siempre sera. Sin embargo, hay que subrayar que la eternidad del Ser en el pensamiento de Meliso
no puede reducirse solo a la temporalidad. Se trata de una eternidad que conlleva una logica. Si el
Ser no fuera eterno, cualquier cambio implicaria una contradiccion en el seno mismo del Ser. Esta
forma de pensar ha anticipado, por ejemplo, la distincion, central en el eleatismo, entre apariencia,
que se refiere a un cambio sensible, y realidad, que se refiere a la inmutabilidad o estabilidad

racional.

El segundo punto se refiere a la infinitud espacial. En su reflexion, Meliso vincula la eternidad
temporal con la infinitud espacial. Se expresa claramente a través de la siguiente parte de la cita:
asi como es desde siempre y para siempre, de parecida manera es necesario que sea infinito en
grandeza. En su pensamiento, un ser eterno no puede estar limitado por la mera razon de que los

limites supondrian un més alla. Siendo no-ser, este mé&s all& seria inconcebible.

En la reflexion de Meliso, la infinitud temporal exige la infinitud espacial para evitar cualquier
referencia al no-ser. Nada de lo que tenga principio y final es eterno e infinito. Por tanto, un ser
limitado en el espacio tendria fronteras definidas por otro ente, lo que implicaria la reintroduccion

de la multiplicidad. La infinitud garantiza sin duda la autosuficiencia del Ser.

El tercer punto tiene que ver con el tema de la unidad y homogeneidad, lo cual se refiere a la critica
a la pluralidad. De hecho, en el desarrollo de su reflexion, Meliso defiende la unicidad del Ser con
esas palabras: si hubiese mas de uno, uno limitaria a otro. Es decir, si existiesen dos seres, cada
uno hubiese sido limite del otro. Este argumento de Meliso se basa en una concepcion absoluta de
lo infinito: no puede de ninguna manera haber dos infinitos coexistentes, por la mera razon de que
en el caso que ocurriera tal cosa se reducirian mutuamente. Por tanto, el Ser tiene que ser unico.
Meliso lo expresa en esta expresion: se daria solo. La homogeneidad (enteramente homogéneo)
aumenta, o, mejor dicho, complementa la unidad porque, si el Ser tuviera partes heterogéneas, estas
partes actuarian como entidades distintas que romperian la unidad del Ser. Para ser mas preciso,
que tal cosa aconteciera, generaria cualquiera variacion interna que implicaria pluralidad,
incompatible con la infinitud y la indivisibilidad. Por tanto, el Ser de Meliso es un blogue estatico

y sin fisuras, donde la diversidad es engafiosa.

46



Capitulo 2. Profundizacion historica del concepto infinitud

El altimo punto se refiere a la cuestion de la inmutabilidad y la perfeccion del Ser. Al final de la
cita, Meliso formula una importante conclusion: el Ser no pude sufrir alteraciones porque cualquier
cambio supondria dejar de ser lo que es. Si el Ser tuviera la experiencia del dolor, entonces hubiera
adquirido una cualidad nueva que fragmentaria su homogeneidad. Una tal interpretacion niega no
solo el cambio fisico, sino también cualitativo, reforzando la dicotomia eleética entre razén, que
capta la unidad, y la sensibilidad, que percibe la multiplicidad. Segin Meliso, el Ser no debe

sujetarse a la sensibilidad.

La pregunta que nos hacemos ahora es la de saber el enfoque teolégico que lleva la
consideracion de Meliso de Samos sobre el ser. Como lo hemos visto en el primer capitulo, en
cuanto a la utilidad de la filosofia para la teologia, la filosofia presocratica ha sido sin duda una
fuente fecunda para la reflexion teoldgica, particularmente en la construccion de conceptos
fundamentales sobre Dios. Y justamente, uno de los pensadores que nos parece mas relevantes en
este aspecto es Meliso de Samos, discipulo de la escuela eleatica, quien, en sus breves, pero densos
fragmentos, nos ha dejado una concepcion del “ser” que resuena con muchos de los atributos que
la teologia cristiana atribuye a Dios. Partiendo del fragmento que hemos considerado en nuestro
trabajo, nos damos cuenta que plantea un conjunto de afirmaciones metafisicas sobre el ser que
invitan a una lectura desde dos perspectivas teoldgicas complementarias: la teologia fundamental
y la teologia dogmatica. Antes de seguir, conviene recordar que Meliso ofrece una vision del ser
como eterno, Unico, inmutable, infinito e impasible. Aungue su discurso fuera mas filosofico y no
religioso, cuando consideramos la Biblia, nos damos cuenta de la sorprendente correspondencia
conceptual. En concreto, cuando afirma que el ser Siempre fue lo que una vez fue. Porgue si hubiera
venido a ser, necesario fuera que, antes de ser, no fuera. [...] Asi que es eterno e infinito, uno y
enteramente homogéneo, queda obvio que nos presenta sin duda, una concepcion del ‘ser’ como
plenitud absoluta, sin principio ni fin. Sin embargo, aunque no nombra a Dios, esta nocion
filosofica puede leerse como una aproximacion al concepto teoldgico del Dios unico, eterno e

inmutable, que mas tarde va a desarrollar la teologia cristiana.

Al nivel del enfoque de la teologia fundamental que Ileva como vocacion de examinar los
fundamentos racionales de la fe, la afirmacion de Meliso en cuanto al ser resuena con la postura de
la constitucion dogmatica Filius-Dei sobre la fe catélica del Concilio Vaticano | cuando se trata del

ser de Dios: “La misma Santa Madre Iglesia sostiene y ensefia que Dios, principio y fin de todas

47



El hombre, infinito creado actual llamado a la divinizacion

las cosas, puede ser conocido con certeza a partir de las cosas creadas con la luz natural de la razon
humana: ‘porque lo invisible de Dios, desde la creacion del mundo, se deja ver a la inteligencia a
través de lo creado’’®. En este pasaje, 1o que mas nos interesa es la caracteristica del ser (cuando
nos situamos en el pensamiento de Meliso) o de Dios (cuando nos situamos en la perspectiva
cristiana) que se puede resaltar y que sin duda se parece al ser de Meliso. De hecho, FD sostiene
que Dios, principio y fin de todas las cosas, puede ser conocido con certeza por medio de la razén
humana al contemplar el mundo creado. Por cierto, Dios es presentado como invisible, eterno,
necesario, y fundamento de todo lo que existe. Y a partir de lo visto, estas caracteristicas coinciden
notablemente con las del ser en la filosofia de Meliso de Samos. Cuando nos fijamos bien en la
comprension del ser en Meliso, se ve que profesa sin duda la unicidad, eternidad, inmovilidad del
ser. Lo mismo en la teologia cristiana, el ser de Meliso es necesario y absoluto, no depende de nada
y no tiene origen. Ademas, Meliso sostiene que el ser no puede percibirse con los sentidos, sino
comprenderse con la razon, lo que se asemeja a la afirmacion de que Dios puede conocerse a traves
de lo creado por medio de la inteligencia. Por tanto, podemos decir que, el hombre como infinitud
creada, lleva en si misma la posibilidad de entrar en contacto con el ser, o con Dios. El ser o Dios

ya no es ajena al hombre.

A continuacion (a nivel interpretativo), vemos que la idea de Meliso en lo que atafie al ser
eterno podria coincidir hasta un cierto nivel, con el fundamento de la creacion ex nihilo en la
teologia cristiana. En efecto, en la doctrina cristiana, solo un ser que existe por si mismo puede dar
existencia a lo deméas. A modo de ejemplo, la Escritura nos ensefia que “en el principio cre6 Dios
el cielo y la tierra” (Gn 1,1). ES que, la auto-existencia divina, que Meliso intuye de modo
filosofico, se revelaria a nivel comparativo en el nombre que Dios da a Moisés: “Yo soy el que
soy” (Ex 3,14). Desde nuestra interpretacion teologica, una tal declaracion podria indicar un ser
que no depende de nadie ni tiene principio. Por ejemplo, esta idea ha sido sistematizada por la

teologia escolastica y es recogida por el Catecismo:

“En el transcurso de los siglos, la fe de Israel pudo desarrollar y profundizar las riquezas contenidas
en la revelacion del Nombre divino. Dios es unico; fuera de El no hay dioses (cf. Is 44,6). Dios
transciende el mundo y la historia. El es quien ha hecho el cielo y la tierra: ‘Ellos perecen, mas tu
quedas, todos ellos como la ropa se desgastan [...] pero tG siempre el mismo, no tienen fin tus afios’
(Sal 102,27-28). En El "no hay cambios ni sombras de rotaciones" (St 1,17). El es ‘El que es’, desde
siempre y para siempre y por eso permanece siempre fiel a si mismo y a sus promesas. Por tanto, la

78 Concilio Vaticano I. Constitucién dogmatica Filius-Dei. Roma, 24 de abril 1878, n°11. DOI:
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/i-vatican-council/documents/vat-i_const_18700424_dei-filius_it.html

48



Capitulo 2. Profundizacion histérica del concepto infinitud

revelacion del Nombre inefable ‘Yo soy el que soy’ contiene la verdad de que s6lo Dios ES. En este
mismo sentido, ya la traduccion de los Setenta y, siguiéndola, la Tradicion de la Iglesia han
entendido el Nombre divino: Dios es la plenitud del Ser y de toda perfeccion, sin origen v sin fin.
Mientras todas las criaturas han recibido de El todo su ser y su poseer. El solo es su ser mismo y es
por si mismo todo lo que es™".

A continuacion de nuestra reflexion, nos damos cuenta de la similitud que existe entre el ser de
Meliso y el Dios cristiano en cuanto a la unidad e infinitud. Por cierto, en su reflexion, Meliso
sostiene firmemente que, si hubiese mas de un ser infinito, uno limitaria al otro. Una tal
comprension, desde nuestro entendimiento, refuerza la idea de la unicidad e infinitud del ser
supremo, que como Ya se sabe es una nocion bésica en la teologia cat6lica. Encontramos esta idea
en el Denzinger que es expresado asi:
“Firmemente creemos y simplemente confesamos, que uno solo es el verdadero Dios, eterno,
inmenso e inconmutable, incomprensible, omnipotente e inefable. [...] El Padre no viene de nadie.
[...] Un solo principio de todas las cosas; Creador de todas las cosas, de las visibles y de las
invisibles, espirituales y corporales; que por su omnipotente virtud a la vez desde el principio del

tiempo cre6 de la nada a una y otra criatura, la espiritual y la corporal, es decir, la angélica y la
mundana, y después la humana, como comun, compuesta de espiritu y de cuerpo”®.

Por tanto, por comparacion, vemos que la infinitud que Meliso atribuye al ser es caracteristica
esencial del Dios cristiano, pues Dios es infinito en perfeccion y felicidad®. En suma, digamos
que, tanto en la vision teolégica como en la vision filosofica, hay una realidad ultima e invisible
que es eterna, perfecta y fundamento de todo. Aunque con lenguajes distintos, Dios y el ser de
Meliso comparten atributos esenciales y muestran como la razén humana puede acceder a lo eterno
mas alla del mundo sensible. Antes de terminar, conviene bien subrayar que, desde la teologia, y
sobre todo dogmatica, la ontologia de Meliso tiene valor en tanto afirma propiedades esenciales
del ser divino. Sin embargo, su vision es limitada desde el &mbito teoldgico, porque no incluye la
dimensién personal, relacional y amorosa de Dios (aunque su discurso era especificamente

filoséfico y no tenia como vocacion de llevar un discurso sobre Dios).

El aporte fundamental de la reflexion de Meliso a la teologia cristiana se sitUa, desde nuestra
comprension, en su papel como praeambula fidei (preambulos de la fe) que son verdades naturales
que preparan el camino a la Revelacion. Y como ensefia el Concilio Vaticano | en la Constitucién

dogmatica FD, la razon humana puede, por la luz natural, llegar con certeza al conocimiento de

™ Catecismo de la Iglesia Cat6lica. n°. 212-213 (1992). DOI: Catecismo de la Iglesia Cat6lica, Indice general

8 Heinrich Denzinger y Peter Hiinermann. El Magisterio de la Iglesia. Enchiridion symbolorum, definitionum et
declarationum de rebus fidei et morum. Barcelona: Herder, 1999, DH 800.

81 CIC, n°41.

49


https://www.vatican.va/archive/catechism_sp/index_sp.html

El hombre, infinito creado actual llamado a la divinizacion

Dios como causa primera y fin Gltimo de todas las cosas®?. De todas formas, aunque limitado y no
revelado, la reflexion de Meliso constituye un aporte valioso para la teologia cristiana en cuanto
que ofrece un punto de partida racional para pensar el ser de Dios. A partir de la razon, anticipa
varios de los atributos que la fe cristiana reconoce en Dios, y de ese modo, se convierte en un aliado

de la teologia en su busqueda de lo divino.
1.3. La infinitud en Aristoételes

1.3.1. La infinitud como potencia y no acto en Aristoteles

Segun Cabada, “la reflexion aristotélica sobre el infinito esta fuertemente condicionada por
motivaciones epistemoldgicas, es decir, relacionadas con las posibilidades cognoscitivas respecto
del infinito®3. En otras palabras, de manera general en la reflexion de Avristoteles, el infinito no es
pensado desde una perspectiva mistica o metafisica. Es principalmente pensado desde su funcion
en el proceso del conocimiento. En efecto, “si el infinito en cuanto infinito es incognoscible,
entonces el infinito segin el nimero y segln la magnitud es una cantidad incognoscible; el infinito
segin la forma es una cualidad incognoscible”®. O sea, sin una determinada concrecion
cuantitativa o cualitativa, sin un cierto modo de limite —de los que carece el infinito-, no es posible
ni existir ni ser conocido®. Es en esta dinamica que para Aristételes lo finito como lo mejor “ha de

prevalecer”®®.

A continuacion, estudiaremos unos textos de Aristételes extraidos de su obra Fisica para

presentar su comprension de la infinitud. Empecemos por el siguiente.

“Ahora bien, lo infinito resulta ser lo contrario de lo que se nos dice que es: no es aquello fuera de
lo cual no hay nada, sino que el infinito es aquello fuera de lo cual siempre hay algo [...] Asi pues,
una cantidad es infinita si siempre se puede tomar una parte fuera de la que ya ha sido tomada. En
cambio, aquello fuera de lo cual no hay nada es algo completo y un todo; pues asi es como definimos
un todo: aquello a lo que nada falta, como un hombre total o un cofre total. Y como en los casos
particulares, asi también en sentido estricto ‘todo’ es aquello fuera de lo cual no hay nada; pero
aquello fuera de lo cual hay algo ausente, sea lo que sea, no es un todo. ‘Todo’ y ‘completo’ o son
enteramente idénticos 0 son muy proximos en su naturaleza. Nada es completo si no tiene fin, y el
fin es un limite [...] En realidad el infinito es la materia de la complecion de una magnitud, y es
potencialmente un todo, aunque no actualmente; y es divisible por reduccion e inversamente por

82 DH 3004.

8 Cabada, Recuperar la infinitud, 111.

8 Aristoteles. Fisica. Introduccion, traduccion y notas de Guillermo R. De Echandia. Madrid: Gredos, 1995, I, 4,
187b.

8 Aristoteles. Metafisica. Introduccidn, traduccion y notas de Tomas Calvo Martinez. Madrid: Gredos, 1995.

8 Avristoteles, Fisica, VIII, 6, 259a.

50



Capitulo 2. Profundizacion histérica del concepto infinitud

adicion, siendo un todo y finito no en si mismo, sino con respecto a otro; y en tanto que infinito no
abarca, sino que es abarcado. Por eso en tanto que infinito es incognoscible, ya que la materia no
tiene forma. Es, pues, evidente que hay que concebir al infinito mas bien como una parte que como
un todo, ya que la materia es una parte del todo, como el bronce en una estatua de bronce”?’.

A primera vista, podemos decir que este parrafo del Libro Il (Fisica) de Aristoteles, citado
por Cabada, nos presenta un desarrollo en cuanto a la cuestion del infinito. Nos parece que nos
redefine la nocion de infinito, una redefinicion que obviamente se aleja completamente de
concepciones abstractas o metafisicas como se puede notar en Platon. Aristételes vincula el infinito
con lo potencial, lo material y lo incompleto. Dicho de otro modo, contrasta el infinito con el
concepto de ‘todo’ o ‘completo’. Lo que establece, bajo nuestra optica, una profunda distincion

ontoldgica y epistemoldgica clave.

El primer punto que salta a la vista es su critica de la concepcidn tradicional del infinito. Al
inicio, comienza por cuestionar la definicién comun del infinito como aquello fuera de lo cual no
hay nada. Segln su entendimiento, esta idea genera una confusién en cuanto al infinito con lo
completo, que es justamente su opuesto. Expliquémonos. Lo completo, en el entendimiento de
Aristételes, implica una totalidad cerrada y finita, como un hombre o un cofre, donde no falta ni
sobra nada. Al contrario, el infinito se particulariza, desde su comprension, por ser aquello fuera
de lo cual siempre hay algo. Por tanto, el infinito no es una realidad estatica o actual, sino un
proceso inacabado® como nos lo indica Guillermina Waldegg. Nos parece que esta interpretacion
aristotélica del infinito parece ser como una viva critica implicita a las ideas platénicas y
presocraticas, y de manera especifica hacia la concepcion del Ser de Meliso de Samos, que

concebian el infinito como una sustancia primordial.

A continuacion, se observa en la reflexion de Aristételes la insistencia sobre lo infinito
potencial. Segun él, si tuviéramos que hablar de la existencia del infinito, tendriamos que hablar en
términos de potencia, es decir, el infinito existe solo potencialmente y no como si fuera una realidad
existente por si misma o independiente. Desde alli, se puede decir que el infinito es, por tanto, una

posibilidad inherente a ciertos procesos, pero nunca es un ‘todo’.

Sin embargo, la materia, en la comprension del sistema hilemorfico, es considerada como el

sustrato indeterminado que adquiere determinacion mediante la forma. De la misma manera, el

87 Aristoteles, Fisica, 111, 6, 206b-207a.
8 Guillermina Waldegg, “El infinito en la obra aristotélica”, Educacion Matematica, Vol. 5, n°. 3, (diciembre 1993):
20-38, 22.

51



El hombre, infinito creado actual llamado a la divinizacion

infinito es considerado como el principio pasivo que requiere de un limite, es decir, de una forma,
para poder convertirse en algo cognoscible y completo. Lo que quiere decirnos que el infinito, al

carecer de forma intrinseca, es por tanto incognoscible en si mismo.

El otro aspecto, que nos llama la atencion en el texto, es la consideracion aristotélica del infinito
como parte, y no como ‘todo’. Nos queda obvio que, segun él, el ‘todo’ es sindbnimo de perfeccion
y limite, mientras que el infinito, por ser indefinido, no puede abarcar nada, sino que es abarcado
por aquello que lo delimita. Esta interpretacion del infinito le permite afirmar firmemente que el
infinito no es una sustancia autonoma, sino mas bien una propiedad relacional dependiente de

procesos especificos.

De hecho, la postura de Aristételes tiene consecuencias tanto para el conocimiento como
para la fisica. Por ejemplo, cuando afirma que el infinito es incognoscible por carecer de forma,
estaba estableciendo explicitamente que solo lo finito, es decir, lo estructurado y delimitado, puede
objetivamente ser objeto de ciencia. En cuanto a la fisica, su rechazo del infinito actual®® explica
por qué niega la posibilidad de un universo espacialmente infinito o de un tiempo sin principio,

ideas que retomarén fil6sofos medievales y cientificos modernos.

No se puede tratar del infinito en el pensamiento de Aristoteles sin abordar la cuestion de
la diferencia entre el infinito por divisién y por adicion. Como otras veces, partiremos de un texto

de Cabada para desarrollar la cuestion.

“El infinito por adicién es en cierto modo el mismo que el infinito por division, pues en una
magnitud finita el infinito por adicidn se produce en un proceso inverso al otro; porque en la medida
en que una magnitud se ve dividida hasta el infinito, en la misma medida aparecen las adiciones con
respecto a una determinada magnitud [...]. Asi pues, el infinito no tiene otro modo de realidad que
éste: en potencia y por reduccion. Y existe actualmente en el sentido en que decimos que el dia o la
competicidn existen; y existe potencialmente, como la materia; pero no existe por si mismo, como
existe lo finito. Hay también un infinito potencial por adicion, el cual, como hemos dicho, es en
cierto sentido de la misma manera que el infinito por division, pues siempre se podra tomar algo
fuera de él; pero lo que se tome nunca superara toda magnitud finita, a diferencia del infinito por
division, en el que toda magnitud finita es superada en pequefiez y siempre quedara una parte mas
pequefia. Por consiguiente, no se puede admitir que el infinito, ni siquiera potencialmente, supere
un todo por adicion, a menos que haya algo que sea accidentalmente infinito en acto, como dicen
los fisidlogos que es infinito el cuerpo que esta fuera del mundo y cuya substancia es aire o algo
semejante. Pero si ningun cuerpo sensible puede ser actualmente infinito de esta manera, es evidente

8 Un infinito que existe de manera completa y realizada.

52



Capitulo 2. Profundizacion histérica del concepto infinitud

que tampoco puede haber un cuerpo que sea potencialmente infinito por adicion, excepto, como
hemos dicho, de una manera inversa a la del infinito por division”®,

En este texto, Aristoteles ha abordado el concepto de infinito desde una perspectiva
operativa que le permite distinguir dos modos de acceder al infinito. Se trata del modo por division
o0 reduccion y del modo por adicién. Estas distinciones nos muestran las diferencias ontoldgicas y
epistemolodgicas esenciales en su reflexion de la infinitud. De hecho, el infinito por divisién se
entiende como la posibilidad de dividir indefinidamente una magnitud dada como, por ejemplo,
una linea geométrica o una cantidad fisica®. Y el infinito por adicion hace referencia a la
posibilidad de afiadir partes indefinidamente a una magnitud, como agregar nimeros. Los dos, o
sea el infinito por division y por adicion se entienden como infinitos potenciales por la mera razén
de que nunca se actualizan como totalidades completas. Pero difieren en su direccion y en su
relacion con el limite: la division parte de un todo finito y lo fragmenta hacia lo infimo y la adicion

parte de un punto inicial y se expande hacia lo ilimitado. Expliguémonos mas.

En lo que atafie al infinito por divisién, hay que decir que estd vinculado sin duda con la
materia. Cuando dividen una magnitud, hay siempre la posibilidad de hallar una parte que sea mas
pequefia. Sin embargo, segun Waldegg este proceso no se consuma de ninguna forma en una
infinitud actual®. La division opera dentro de un todo ya existente y finito, cuya materia es
indeterminada, pero contenida por la forma. A modo de ejemplo, una estatua de bronce es finita en
su figura, mientras que el bronce como materia podria dividirse teéricamente sin fin. Sin embargo,
el infinito por adicion implica obviamente una expansion hacia fuera. A diferencia de la division,

la adicion no parte de un todo completo, sino que busca trascenderlo.

En definitiva, segin Aristételes, el infinito solo puede entenderse como una posibilidad de
prolongacion o division sin fin, pero nunca como algo que exista plenamente y en acto. El infinito

no existe en acto, sino solo en potencia. El infinito es solo una posibilidad, no una realidad.

Después de haber presentado con gran atencion esta reflexion de Aristételes, nos viene bien

intentar ver su impacto o aporte a la teologia cristiana.

% Aristoteles, Fisica, 111, 6, 206b.
%1 Waldegg, “El infinito en la obra aristotélica”, 23.
92 Waldegg, “El infinito en la obra aristotélica”, 23.

53



El hombre, infinito creado actual llamado a la divinizacion

1.3.2. El posible aporte de la reflexion aristotélica de la infinitud a la

teologia cristiana

La reflexion de Aristoteles en cuanto a la infinitud, que es concebida como potencialidad
indefinida, incompleta, abarcada e incognoscible, podria parecer a primera vista, ser radicalmente
opuesta con la doctrina de la revelacion cristiana del Dios infinito. Lo que nos salta a la vista en
primer plano, tiene que ver con lo que Ilamariamos la delimitacion negativa que fortalece la via
negativa, que es un método que suele ser utilizado en la teologia apofética 0 negativa.

Expliqguémonos més.

Al definir el infinito como materia de la complecion de una magnitud y parte del todo, Aristoteles
nos ofrece implicitamente una descripcion precisa de lo que seria una infinitud inmanente, cosmica
y material. La teologia iluminada por la Escritura (“Dios es Espiritu” Jn 4, 24) y definida por el
Magisterio® ha podido rechazar con argumentos filosoficos sélidos cualquier identificacion de
Dios con una sustancia material infinita o una fuerza césmica impersonal. Desde la comprension
de la teologia cristiana Dios es infinito, espiritual, personal, inmaterial y trascendente. Y por tanto
no debe ser confundido con la concepcién del infinito aristotélico. Se trata en resumen de una

refutacion anticipada del panteismo materialista.

La reflexion de Aristételes nos presenta una cierta forma de defensa de un cosmos finito
espacialmente, aunque eterno temporalmente®. EI cosmos aristotélico es, pues, eterno®®, lo mismo
que sus movimientos y todo cuanto a en él se contiene, incluido el género humano (que carece
asimismo de comienzo). La eternidad del movimiento, y en consecuencia, del tiempo viene exigida
para Aristoteles por el hecho de que un supuesto comienzo del movimiento implicaria ya en si
mismo un movimiento anterior a él y asi sucesivamente®. Una tal comprension de la eternidad del
cosmos por Aristoteles genera una fuerte tension con la creacion ex nihilo (Gn 1,1). La teologia
medieval ha desarrollado argumentos filosoficos para demostrar la contingencia del mundo. Como

lo indican el DH “desde el principio del tiempo (Dios) cred de la nada a una y otra criatura, la

% DH 800.

% Waldegg, “El infinito en la obra aristotélica”, 23.
% Aristoteles, Metafisica, 111, 5, 1002a-b.

% Mondolfo, 344-345.

54



Capitulo 2. Profundizacion histérica del concepto infinitud

espiritual y la corporal, es decir, la angélica y la mundana, y después la humana, como comun,

compuesta de espiritu y de cuerpo”®’.

Ademas, aunque Avristoteles niega la infinitud divina, su Motor inmovil aporta una estructura
metafisica para hablar de Dios como causa Ultima cuando nos encontramos en el ambito de la
teologia natural. En efecto, “tiene que haber algo que sin moverse mueva, que sea eterno, sustancia
y acto” %8.. Pues, en su propio entendimiento, “lo que esta en movimiento tiene que ser movido por
algo. [...] Si una cosa es movida con movimiento local por otra que estd en movimiento, y ésta que
mueve es a su vez movida por otra, y asi sucesivamente, tendrd que haber entonces un primer

movimiento, ya que no se puede proceder hasta el infinito”%.

En realidad, lo que plantea problema en la doctrina aristotélica cuando nos encontramos en el
ambito teoldgico es que la negacidn del infinito actual en Aristételes es problemética para la
teologia, que ve en Dios una infinitud real. De hecho, en la comprension de Aristoteles, Dios es
considerado como un ser dotado de vida porque “el acto del entendimiento es vida, y El es el acto.
Y el acto por si de El es vida nobilisima y eterno. Afirmamos, por tanto, que Dios es un viviente

eterno nobilisimo, de suerte Dios tiene vida y duracion continua y eterna; pues Dios es esto”%.

A nuestro juicio, esta vision, aunque admirable desde el punto de vista filosofico, difiere
sustancialmente de la comprension cristiana de Dios'®!. En efecto, la teologia catdlica, fundada en
la revelacion divina y desarrollada por la tradicién y el Magisterio, afirma que Dios es espiritu (cf.
Jn 4,24), eterno, inmutable e inmaterial, pero también personal y amoroso (DH 800). A diferencia
del Dios aristotélico, que no conoce otra realidad fuera de si y cuya actividad se limita a la
contemplacion de su propia perfeccion. El Dios cristiano es libre y creador porque crea el universo

ex nihilo, lo sostiene en el ser y se comunica con sus criaturas.

Dios, es el Padre amoroso que entra en la historia humana, que se revela a través de los profetas v,
en la plenitud de los tiempos, en su Hijo Jesucristo. En El, el Verbo eterno se hace carne (cf. Jn

1,14), asume la condicion humana y comunica la vida divina. Por tanto, Dios no solo es

" DH 800.

% Aristoteles, Metafisica, XII, 7, 1072a.

9 Cabada, Recuperar la infinitud, 123.

100 Cabada, Recuperar la infinitud, 124.

101 Tomas de Aquino. Comentario a la Fisica de Aristételes. Traduccion, estudio preliminar y notas de Celina A.
Lértora Mendoza. Pamplona: Ediciones Universidad de Navarra, S.A. 2001. 610-622.

55



El hombre, infinito creado actual llamado a la divinizacion

pensamiento o vida eterna, sino también Amor en acto, como ensefia san Juan: “Dios es amor” (1
Jn 4,8). Brevemente, El Dios vivo de la fe cristiana no se encierra en la pura contemplacion de si
mismo, sino que se dona, crea, ama, redime y quiere llevar a toda criatura a la comunién con El.

Y, desarrollaremos este aspecto en nuestro tercer capitulo.

Después de haber presentado la infinitud en el pensamiento de Aristételes, conviene ahora
ir a la comprension de la infinitud en el contexto cristiano. Lo que queremos resaltar en el siguiente
punto es sobre todo la ruptura que ha habido en cuanto a la concepcion de la infinitud. La infinitud,
desde la época medieval, se convierte en un atributo exclusivo de Dios y compartido por el hombre
en las reflexiones ulteriores. El estudio analitico de los presocraticos nos ha ayudado a entender
mejor lo que entendemaos por infinitud y sus diferentes implicaciones. Consideramos a dos autores
cristianos como san Agustin y san Tomas de Aquino que elaboraron una teologia sobre la cuestion

de la infinitud desde la perspectiva filoséfica con finalidad puramente teoldgica.

2. La infinitud en la Edad Media. Una viva critica de la infinitud potencial aristotélica
2.1. La infinitud en san Agustin

Antes de nada, nos viene bien empezar por enfatizar que, en el pensamiento de Agustin, la
infinitud es considerada como plenitud metafisica e inmutabilidad absoluta, y no como una mera
extension. Como puede saltar a la vista, la cuestion de la infinitud constituy6 uno de los desafios
intelectuales méas profundos para los pensadores cristianos de los primeros siglos. Por cierto,
herederos de la tradicion filosofica griega aristotélica que asociaba lo infinito con imperfeccion,
indeterminacion y caos, los Padres de la Iglesia tuvieron que reinterpretar radicalmente este
concepto con vista a adaptarlo a la revelacion biblica de un Dios trascendente, creador ex nihilo y
eterno. Por eso, en la presente parte de nuestra investigacion y con la ayuda de Cabada Castro, nos
damos como objetivo el examinar como Agustin de Hipona ha articulado una sintesis original entre
el neoplatonismo y el cristianismo, transformando la nocién de infinitud de un principio negativo
a un atributo divino esencial. En el Libro V11 de sus Confesiones!®?, nos relata el momento en que,
influido por la filosofia platénica, descubre la presencia de Dios como un Ser infinito y

trascendente. Asi afirma su postura:

102 Marfa Soledad Ale. “La concepcion agustiniana de mundo en Confesiones VII”. Humanitas. n°37 (Afio XXI1X):
161-176.

56



Capitulo 2. Profundizacion histérica del concepto infinitud

“Pero entonces, leidos aquellos libros de los platonicos, después de que, amonestado por ellos a
buscar la verdad incorpdrea, percibi tus cosas invisibles por la contemplacion de las creadas, y
rechazado, senti qué era lo que no se me permitia contemplar por las tinieblas de mi alma, quedé
cierto de que existias; y de que eras infinito, sin difundirte, sin embargo, por lugares finitos ni
infinitos; y de que eras verdaderamente, td que siempre eres el mismo, sin cambiar en otro ni sufrir
alteracion alguna por ninguna parte ni por ningn movimiento; y de que todas las cosas proceden
de ti por la sola raz6n firmisima de que eres. Cierto estaba de todas estas verdades, pero también de
que me hallaba demasiado débil para gozar de ti”%,

Al considerar esta afirmacion de Agustin, nos parece que representa un testimonio intimo de su
experiencia intelectual y espiritual. Es que, el filésofo devenido cristiano vislumbra a Dios invisible
a través de las huellas de la creacidn, reconoce su infinitud sin extension, su inmutabilidad y su
papel como causa primera de todo lo existente, y a la vez constata la debilidad de su propia alma

para alcanzar la plena contemplacion.

De entrada, como se puede notar, nuestro autor empieza por reconocer el valor de la tradicion
platonica y advierte que el mundo sensible lleva en su seno huellas de lo transcendente. O sea, lo
que se puede ser considerado como un mero finito no lo es en realidad. Segun él, toda realidad es
‘una infinitud creada’'® porque contiene huellas de lo transcendente. Y por el hecho de llevar
huellas de la infinitud, el hombre puede llegar a encontrar a Dios a través ‘la infinitud creada’.
Conviene aclarar aqui, que esta modalidad de conocimiento no pretende de ninguna manera
convertir a Dios en un objeto mas de la investigacién, sino usar la experiencia de la naturaleza
como signo que apunta hacia una realidad distinta. En la teologia agustiniana, tal proceso culmina
en la iluminacion. Las criaturas no explican a Dios, sino que lo revelan indirectamente, al destacar

su propia contingencia y finitud frente a un Ser necesario e infinito®®.

A modo de ejemplo, san Pablo en su carta a los Romanos escribio lo que sigue: “Porque las cosas
invisibles de él, su eterno poder y divinidad, se hacen claramente visibles desde la creacion del
mundo...” (Rom 1,20). Este pasaje biblico legitima la percepcion intelectual de Dios a través de la
naturaleza. También, el Sal 19,1 celebra: “los cielos cuentan la gloria de Dios, y el firmamento

anuncia la obra de sus manos.

103 san Agustin, Confesiones, VII, 20, 26.
104 No se puede hablar de la infinitud creada propiamente dicho en la reflexion de Agustin. Es nuestra interpretacion
anticipada que nos hace concluir esto.

105 pedro Benitez. “El temor horrorizante en san Agustin. Comentario a dos pasajes del libro VII de las Confesiones”.
Topicos, n°31 (2006): 9-33.

57



El hombre, infinito creado actual llamado a la divinizacion

Eras infinito, sin difundirte, sin embargo, por lugares finitos ni infinitos. Si nos fijamos
bien, para Agustin, Dios es Infinito. Sin embargo, con este enunciado, rechaza la nocién
neoplatonica de un Dios que, por ser inmenso, se extiende en un espacio ilimitado. En la
comprension de Agustin Dios es un ser infinito no extensional, o sea, Dios no ocupa espacio, ni lo
llena todo, por la mera razon que el espacio mismo es una criatura. Para ser alun mas preciso, en el
entendimiento de Agustin, la infinitud de Dios reside en la plenitud de su Ser, libre a cualquier
forma de limitacion. Lo que resalta de relevante en esta afirmacion de Agustin es que el infinito
divino es una categoria metafisica, diriamos mas teoldgica, que trasciende las estructuras

cuantitativas, el mas alla de lo numerable, y apunta a una presencia absoluta.

Otra caracteristica del infinito en Agustin es la inmutabilidad divina. Cuando Agustin
afirma lo que sigue, tu que siempre eres el mismo, sin cambiar en otro ni sufrir alteracion alguna
por ninguna parte ni por ningln movimiento, quiere significar explicitamente la inmutabilidad de
Dios que es segln nuestra interpretacion otra consecuencia de la infinitud ontoldgica del infinito.
Justifiguémonos: si Dios fuera cambiable, careceria de perfeccion plena. Y se sabe que, en la
filosofia patristica y escoléstica, la mutabilidad se atribuye a lo finito, a lo imperfecto, que se
desplaza entre potencia y acto. Dios, por el contrario, es acto puro, Ser absoluto, que no pasa del
no-ser al ser, sino que eternamente Es. La Escritura confirma esta inmutabilidad: “Yo soy Yahvé,
no cambio” (Mal 3,6) y “Jesucristo es el mismo ayer, y hoy, Y por los siglos” (Heb 13,8). Hay que
subrayar que el Concilio de Constantinopla II (553 d.C.) ha declarado infalible la doctrina de la

inmutabilidad divina, rechazando toda forma de animismo o transformacioén divina.

En lo que atafie a la omnisciencia de Dios, al considerar la obra de Cabada, nos damos
cuenta de que Agustin aplica una ingeniosa analogia matematica con unico objetivo principal de
defender la omnisciencia de Dios'% frente a la objecion de que una serie infinita, como la de los
nameros, excederia incluso la comprensién divina. Aqui, nos damos como objetivo el examinar
coémo Agustin combina recursos ldgicos, referencias biblicas y presupuestos de la tradicion eclesial
para mostrar que todo lo “infinito” es, en cierto modo, finito para la inteligencia divina, y las

consecuencias teoldgicas y existenciales de tal afirmacion.

106 San Agustin. Obras completas XVI. La Ciudad de Dios. Madrid: Biblioteca Autores Cristianos, 2019, XII, 18.

58



Capitulo 2. Profundizacion histérica del concepto infinitud

Agustin empieza por unas preguntas retéricas'®’ o, mejor dicho, provocadoras de que Dios
podria comprender solo un subconjunto (o parte) de los nimeros e “ignorando el resto”'%, La
finalidad de estas preguntas retoricas es que resultaria absolutamente una locura el hecho de querer
imponer a la inteligencia divina limites que ni siquiera nuestra propia razén admitiria. Por ejemplo,
la serie de los numeros, infinita para la mente humana, pues siempre cabe un nimero més alla del
ultimo pensado, se convierte aqui en el paradigma de lo realmente “infinito”. Por tanto, si Dios
puede abarcarla totalmente, demuestra que su inteligencia no obedece las restricciones de nuestro

pensamiento sucesivo.

Partiendo de nuestra comprension, creemos que Agustin ha recurrido al Sal 147,51 con vista de
sostener su argumento. Es que, al tomar este texto, subraya la doctrina biblica de una mente divina
que no se mide en términos de cantidad o extension. A modo de ejemplo, cuando afirma que “la
infinitud del nimero, aunque en realidad no exista ningln nimero que exprese una cantidad
infinita, no escapa a Aquel cuya sabiduria sobrepasa todo nimero”*°, nos parece obvio que esta
distinguiendo entre la infinita sucesion de los nimeros (que escapa a nuestra memoria finita por

nuestra condicion finita) y la infinitud de Dios, que no hay serie que lo agote®Z.

Brevemente, la reflexion de San Agustin parte de una analogia aritmética para afirmar con claridad
que la omnisciencia divina no experimenta ninguna barrera frente a la infinitud'2. Imaginemos la
serie de todos los nimeros; para la mente humana, limitada y sucesiva, jamas podriamos
aprehenderlos en su totalidad; siempre habria un término mas alla del ultimo recordado. Frente a
este horizonte inabarcable, Agustin nos hace ver que la mente de Dios, por su naturaleza no
numerable, no se ve nunca rebasada ni por la extensién ni por la variedad de la serie, pues la
“infinitud del nimero” no le resulta incomprensible!'®, Dios no “abarca cierta cantidad” y deja
fuera otros numeros: El conoce cada término y cada potencialidad de un solo acto, sin necesidad
de recorrerlos uno a uno. Por tanto, para Agustin, es tan absurdo suponer que Dios ignora un tramo

de la serie numérica como pensar que deja de conocer un hecho futuro por no haberse repetido en

107 San Agustin, La Ciudad de Dios, XII, 18.

108 San Agustin, La Ciudad de Dios, XII, 18.

109 ““Grande es nuestro Sefior, inmenso su poder, su sabiduria no tiene medida” (Sal 147,5).

110 5an Agustin, La Ciudad de Dios, XII, 18.

111 Florencio Hubefiak. “Una relectura de la ciudad de Dios de san Agustin desde la historia”. Forum, n° 8 (2019):
73-92.

112 Heinz Heimsoeth. Los seis grandes temas de la metafisica occidental. Madrid: Revista de Occidente, 1959, 100.
113 Heimsoeth, 100.

59



El hombre, infinito creado actual llamado a la divinizacion

el pasado. La mente divina no conoce las cosas ‘cuando ya han ocurrido’, sino en su eternidad

atemporal, en la cual pasado, presente y futuro concurren simultaneamente ante su mirada.

A continuacion de nuestra investigacion de la cuestion de la infinitud en Agustin,
descubrimos la relacion que él establece entre Dios, el tiempo y el espacio. De hecho, con Cabada,
nos damos cuenta de que en el Libro XI de sus Confesiones!!'4, san Agustin emprende una reflexion
audaz sobre la relacion entre Dios, el tiempo y el espacio. Antes de nada, el antes como el fuera de
la creacion son categorias vacias en el entendimiento de Agustin a la hora de hablar de la eternidad
de Dios. Pues en Dios, no hay ni antes, ni fuera. Es que, Agustin rechaza sisteméaticamente la

concepcion del tiempo anterior a la creacién: el tiempo forma parte de la creacion.

Si imaginamos “infinitos espacios de tiempos antes del mundo”**® durante los cuales Dios,
segun algunos, estaria inactivo, surge en nuestra mente la pregunta: ¢qué sucedia en ese ante-
tiempo? Para Agustin, tal hipétesis presupone que el tiempo existe independientemente de la

creacion, como un contenedor sin creador.

Estando de acuerdo con Agustin, y contra el epicureismo que admite la multiplicidad de mundos
tangiblemente semejantes al nuestro, consideramos que admitir lugares infinitos fuera del mundo
sugiere inexorablemente la posibilidad de innumerables universos. Lo que generaria desde el
ambito teoldgico una profunda conclusion contraria al monoteismo cristiano, que ve un solo acto
creador de un cosmos Unico y ordenado. Lo que importa méas retener aqui, es que tiempo y espacio
no son ‘contenedores’ preexistentes, sino realidades contingentes que dependen enteramente de

Dios. Hay un solo mundo creado por Dios.

Partiendo de la postura de Agustin, si los defensores de la pluralidad de mundos reconocen que el
mundo creado es limitado y esta determinado por un lugar, y que fuera de él no hay espacios fisicos
donde Dios pudiera actuar'*®, ¢por qué no aceptar también que antes del tiempo creado no hay un
tiempo vacio durante el cual Dios estaba ocioso? En efecto, Agustin él mismo advierte que ambas
preguntas se basan en un mismo error que consiste en proyectar categorias creadas (lugar y tiempo)
fuera de la creacion misma. Esta idea se fortalece cuando afirma lo que sigue: “Si dicen que son

vanas las imaginaciones de los hombres al forjar en su mente lugares infinitos, puesto que no hay

114 5an Agustin, Confesiones, 281-311.
115 5an Agustin, La Ciudad de Dios, XI,5.
116 Cabada, Recuperar la infinitud, 178.

60



Capitulo 2. Profundizacion histérica del concepto infinitud

lugar alguno fuera del mundo, habrd que responderles que de la misma manera imaginan los
hombres los tiempos de inoperancia divina pasados, ya que no hay tiempo alguno anterior al

mundo”?’,

La argumentacién agustiniana tiene, ademas, un trasfondo teoldgico profundo. Dios no esta
sujeto a las categorias creadas. No es un agente que entra y sale del tiempo, ni un cuerpo que se
desplaza por el espacio. El es eterno, es decir, esta fuera del tiempo, y omnipresente sin ocupar
lugar. En su ser inmutable, Dios conoce y sostiene todo cuanto ha creado. Por tanto, no hay espacios
vacios donde no actte, ni tiempos muertos en los que esté inactivo. Es decir, todo esta en El, pero
El no esta contenido en nada. Y esta ensefianza agustiniana ha sido asumida por la tradicion
eclesial. Santo Tomas de Aquino ensefia que la eternidad no es una duracion infinita, sino la
posesion total y simultanea del ser, sin antes ni despuést!®. Y el CIC lo expresa asi: “al comienzo
del tiempo, cre6 a la vez de la nada una y otra criatura, la espiritual y la corporal, es decir, la
angelica y la mundana; luego, la criatura humana, que participa de las dos realidades, pues esta
compuesta de espiritu y de cuerpo”!®. Brevemente, podriamos decir que el error que Agustin
combate no es solo légico, sino también espiritual. Por ejemplo, imaginar que hay realidades fuera
de la accion creadora de Dios, significaria una reduccion de su omnipotencia y eternidad a nuestra

experiencia limitada del devenir.

Después de haber presentado la cuestion de la infinitud en el pensamiento de Agustin,
conviene ahora hacerlo en el de Toméas de Aquino.

2.2. La infinitud en Tomds de Aquino

De entrada, viene bien subrayar que Tomas de Aquino, aunque enraizado en la herencia
aristotélica pero fortalecido por la revelacion cristiana y la metafisica de la participacién, nos
propone una transformacion teoldgica del concepto de Infinitud. Por ejemplo, veremos en este
punto de nuestra investigacion que Tomas lleva a cabo una reelaboracion decisiva de la distincion
entre materia y forma con la Gnica intencion de fundar una nueva concepcion de lo infinito que ya

no seria considerado como sinonimo de imperfeccion (como es el caso en la reflexion de

117 San Agustin, Confesiones, X1,5, 178.
118 Santo Tomas de Aquino, Suma de Teologia I, g. 10.
19 CIC, n°327.

61



El hombre, infinito creado actual llamado a la divinizacion

Aristoteles), sino como atributo propio del ser divino, es decir Dios. Aqui tenemos la consideracion

en cuanto a la infinitud tomasina, citado por Cabada:

“La materia recibe su perfeccién de la forma que la limita, y por eso la infinitud que se le atribuye
tiene caracter de imperfecta, pues viene a ser como una materia sin forma. En cambio, la forma no
solo recibe perfeccion alguna de la materia, sino que ésta mas bien restringe su amplitud; por lo
cual la infinitud de una forma no determinada por la materia tiene el caracter de algo perfecto. Ahora
bien, lo mas formal de todo [maxime formale omnium] es el ser en si mismo [ipsum esse]. Por
consiguiente, puesto que el ser divino no est4 concretado [receptum] en nada, sino que es él mismo
su propio ser subsistente, esta claro que el mismo Dios es infinito y perfecto”?°.

Tomés de Aquino, consciente del trasfondo aristotélico en cuanto a la cuestion sobre la
infinitud, retoma criticamente las categorias aristotélicas para transformarlas desde la teologia
cristiana y la metafisica del esse?’. Al considerar la postura de Tomas de Aquino, podemos decir
que no hay gran diferencia entre el pensamiento de Aristoteles y el de Tomas de Aquino. De hecho,
Tomaés reconoce el juicio aristotélico segun el cual la infinitud material es imperfecta. Sin embargo,
su aporte decisivo consiste en distinguir entre dos tipos de infinitud que son la infinitud potencial
de la materia, y la infinitud actual y formal que corresponde exclusivamente al ser divino. Esta
distincion responde a la diferencia entre una infinitud indeterminada (imperfecta) y una infinitud

en acto (perfecta).

Nos queda claro que su reflexion pone en el centro de la metafisica cristiana la nocion
fundamental que afirma con certeza que Dios es su propio ser subsistente o ipsum esse subsistens.
Es decir, en Dios (al contrario de las criaturas) la existencia no es algo recibido, sino que El es el
ser mismo. Y dado que su ser no esta limitado por una esencia receptora, no hay en El restriccion
alguna. Pues, su ser es ilimitado, infinito, y por ello, perfecto. Una tal postura constituye, entonces

una critica implicita pero profunda a Aristoteles.

Nos parece, desde nuestro andlisis que Tomas ha sido influido por el Ex 3,14, “Yo soy el que soy”.
En efecto, es un pasaje biblico que interpreta el ser como acto puro de existir, y por tanto como
plenitud. Asi, lo que en Aristoteles es imperfeccion, es decir, la infinitud, en Tomas es el sigho mas
alto de perfeccion en Dios. Como dira en la Suma Teologica, ser infinito corresponde propiamente

a Dios, porque El no es ser recibido en algo, sino que es su propio ser‘?,

120 santo Tomas de Aquino, Suma de Teologia, 1, q.7. a.1.
121 Cabada, Recuperar la infinitud, 203.
122 santo Tomas de Aquino, Suma de Teologia, I, .7.

62



Capitulo 2. Profundizacion histérica del concepto infinitud

Ahora bien, conviene indicar que el recorrido que hemos hecho hasta aqui sobre la Infinitud
en Tomas no es solo metafisico, pues lleva consecuencias teoldgicas fundamentales. La primera
consecuencia que destacamos tiene que ver con la omnisciencia y omnipresencia de Dios. Por
cierto, Dios es infinito no so6lo en ser, sino también en potencia, conocimiento y presencia. Como
dice el Sal 147,5: “Grande es nuestro Sefior, y grande su poder; su entendimiento es infinito”. Esta
infinitud garantiza que nada escapa a Dios, ni en el orden de lo real ni en el de lo posible. Pues la
naturaleza de Dios es el ‘ser absolutamente infinito’”*?3, La segunda consecuencia concierne a la
simplicidad divina. En la medida en que Dios no tiene partes ni composicion alguna, su infinitud
es expresion de su simplicidad. Por cierto, diriamos con Herrera que la simplicidad es el atributo
que, en el orden de la disciplina, desvela el nucleo més precioso que la contemplacion de Dios, en
la unidad de su esencia, puede alcanzar. O sea, la verdad de que Dios es el mismo ser subsistente
y, por ello, el ente maximamente perfecto®?*. La penGltima consecuencia se encuentra en la relacion
con la creacién. Puesto que Dios es infinito en acto, no necesita crear para completarse. Por cierto,
Dios “no obra movido por necesidad alguna en la produccién de las criaturas. [...] Dios no lleva
las criaturas a la existencia por una necesidad de su naturaleza sino por su voluntad. [...] Ni quiere
por necesidad que las criaturas existan. [...] Su querer es su obrar”'®, Lo que significa que la
creacion no es necesaria sino libre, y todo lo que existe participa del ser divino de manera finita. Y
la tltima consecuencia toca a la vida espiritual. La infinitud divina tiene consecuencias misticas.
Como dijo San Juan de la Cruz, solo el infinito puede colmar el deseo del coraz6n humano. Y en
eso, la teologia agustiniana y tomista coinciden en que Dios nos creo para él, y nuestro corazon
esta inquieto hasta que descanse en é1*2°. Brevemente, “hay un solo Dios verdadero y vivo, creador
y sefior del cielo y de la tierra, omnipotente, eterno, inmenso, incomprensible, infinito en su
entendimiento y voluntad y en toda perfeccion”'?’; o sea la infinitud pertenece solo a Dios, cuyo
ser no es recibido, sino subsistente. Y, desde el ambito teoldgico, la materia no puede ser

considerada como perfecta como lo estima Aristdteles. Pues, “Todo cuerpo tiene una superficie.

123 Heimsoeth, 114.

124 Juan José Herrera. “Breve introduccion al estudio de S. Tomas, Summa theologiae, 1, q. 3: De simplicitate Dei”.
Studium. Filosofia y Teologia, n°27 (2011): 85-116.

125 Santo Tomas de Aquino. Sobre la eternidad del mundo. Suma contra los gentiles. Suma teoldgica (seleccion).
Traduccion del latin, introduccion y notas por Angel J. Cappeletti. Buenos Aires: Aguilar, 1981, 60-61.

126 San Agustin, Confesiones, I,1.

127 DH 3001.

63



El hombre, infinito creado actual llamado a la divinizacion

[...] Todo cuerpo que tiene superficie es finito: porque la superficie es el limite del cuerpo finito.

Luego todo cuerpo es finito. [...]. En consecuencia, no existe nada infinito segin la magnitud”?,

Conviene decir algo respeto a la critica tomista a la concepcion aristotélica del origen del
mundo?®. Partiendo de una clave filosofica y teoldgica medieval, Tomas aborda la cuestion de la
posibilidad o imposibilidad de demostrar racionalmente el comienzo del mundo. En su
comprension, nos ponemos de acuerdo con él, asi como no se pueden deducir las condiciones de
un ser humano en gestacion a partir de las que tiene una vez nacido y plenamente desarrollado,
tampoco es legitimo deducir la necesidad o imposibilidad del inicio del mundo basandose en el
estado actual y perfecto del cosmos. De hecho, a nuestro modo de ver, el ndcleo de su argumento
es que la realidad presenta una naturaleza distinta seguin se considere en su “ser perfecto”'*® o en
su “primer surgimiento”*! procedente de su causa. Sin embargo, el error, por tanto, de algunos
filésofos mal advertido consiste en aplicar las leyes y condiciones del mundo ya constituido al
momento mismo de su creacion, como si la dindmica interna del universo actual pudiera

retrotraerse sin matices hasta su origen absoluto®32,

Este planteamiento responde, a la perfeccion, en parte a la postura de Aristoteles, quien sostenia la
eternidad del mundo. La Sagrada Escritura confirma esta vision tomista en textos como Gn 1,1:
“En el principio cred Dios los cielos y la tierra”, que afirma la existencia de un inicio absoluto del
universo por acto creador. El Sal 33,9 subraya el caracter instantaneo y no procesual de ese
comienzo: “Porque ¢l dijo, y fue hecho; ¢l mando, y existi¢”. Por tanto, podemos concluir sin
miedo, que no hay, un antes temporal que condicione a Dios, ni un movimiento precedente en
sentido fisico, por la mera razén de que la creacion es inmediata y total. Y para reforzar nuestra
postura, tomamos como ejemplo el Magisterio de la Iglesia que ha definido solemnemente esta
verdad. Por cierto, nos ensefia que Dios “desde el principio del tiempo creé de la nada a la vez
ambas criaturas, la espiritual y la corporal”'®, y al turno del Concilio Vaticano | de reafirmar que
“Dios, por su bondad omnipotente, en el comienzo del tiempo hizo de la nada a una y otra

criatura”34, Y, el CIC recoge esta misma ensefianza: “No existe nada que no deba su existencia a

128 santo Tomas de Aquino, Suma de Teologia, I, ¢.7.a.3.

129 Tomas de Aquino. Sobre la eternidad del mundo. Madrid: Encuentro, 2002, 17.
130 Cabada, Recuperar la infinitud, 217.

131 Cabada, Recuperar la infinitud, 217.

132 Tomas de Aquino, Sobre la eternidad del mundo, 31.

133 DH 800.

134 DH 3002.

64



Capitulo 2. Profundizacion histérica del concepto infinitud

99135 99136

Dios Creador”° y “La creacion es el fundamento de todos los designios salvificos de Dios
Brevemente, la razén, iluminada por la fe, reconoce que el acto creador es Gnico y no comparable

con ningln proceso natural.

La postura tomista del origen del mundo nos conduce también a la cuestion de la eternidad
del mundo aristotélica. Para el Aquinate, Dios es causa libre y suficiente.

“Pero si se pregunta por qué quiso esto [Dios], se ha de decir sin duda que por si mismo. Ya que

asi como por si mismo hizo las cosas, para que se manifestase en ellas la semejanza de su bondad,

asi quiso también que no existiesen siempre para que se manifestase su propia suficiencia, en cuanto

que, no existiendo ninguna otra cosa, €l mismo tenia en si mismo toda la suficiencia de felicidad y
poder en orden a la produccién de las cosas™*¥'.

Tomas nos presenta una cuestion central de la teologia de la creacion que radica en la razon
altima por la cual Dios ha querido crear y, mas aun, por qué ha querido que las criaturas no
existieran desde siempre. Y, desde nuestra interpretacion, ha querido esto por si mismo, es decir,
por la libre decision de su voluntad soberana, orientada a manifestar su bondad y su suficiencia
absoluta. A nuestro juicio, este argumento pone en relieve dos puntos esenciales. Primero, la
creacion tiene como fin la manifestacion de la bondad divina; segundo, el hecho de que las criaturas
no existan desde siempre manifiesta que Dios no depende de ellas, sino que posee en si mismo toda
la plenitud de felicidad y de poder. Y, desde nuestra apreciacion, esta postura inicia un dialogo
critico con Aristételes. Para Tomas, y nos viene bien esta postura, el mundo comenzé a existir en
el tiempo, no por necesidad légica, sino por libre decision de Dios. Esto se conecta con lo que
Tomas afirma en cuanto al hecho de que la eternidad del mundo no es demostrable ni refutable por

la sola razon, pero que la fe nos ensefia su inicio®8.

El libro de los Heb afirma: “Por la fe comprendemos que el universo fue formado por la palabra de
Dios, de modo que lo visible proviene de lo invisible” (Hb 11,3). Lo mismo lo notamos en los Hch
17,24-25: “El Dios que hizo el mundo y todo lo que hay en él, Sefior del cielo y de la tierra, no
habita en templos construidos por manos humanas, ni es servido por manos humanas como si

necesitara de algo; €l mismo da a todos, vida, aliento y todas las cosas”. Por tanto, podemos concluir

135 CIC, n° 338

136 CIC, n°280.

137 Cabada, Recuperar la infinitud, 218.
138 Santo Tomas de Aquino, 63-68.

65



El hombre, infinito creado actual llamado a la divinizacion

con Tomas, que Dios no necesita de las criaturas; su creacién es acto libre que brota de su bondad

y no de una necesidad ontoldgica.

Es necesario indicar que, Tomas vincula esta libertad con la finalidad de la creacion: para que se
manifestase en ellas la semejanza de su bondad. Esto remite al Gn 1,31, donde, tras la obra
creadora, “vio Dios todo lo que habia hecho, y he aqui que era muy bueno”, no porque las criaturas
perfeccionen a Dios, sino porque reflejan su perfeccion infinita. Brevemente, la causa de la creacion

es la pura bondad divina, no la necesidad*.

Dios quiso que las cosas no existiesen siempre, para manifestar su propia suficiencia. O sea, el no
haber criaturas desde la eternidad pone de relieve que Dios, incluso sin ellas, es plenamente feliz y
poderoso: tenia en si mismo toda la suficiencia de felicidad y poder en orden a la produccion de
las cosas. Y, al insistir en que Dios posee toda la suficiencia de felicidad y poder incluso antes de
la existencia del mundo, refuerza la nocién de la aseidad divina. Dios es “El que es” (Ex 3,14),
subsistente por si mismo, plenamente feliz en su vida trinitaria, sin necesidad de lo creado. La
creacion, entonces, es pura comunicacion de bondad, como afirma Juan: “Dios es amor” (1 Jn 4,8),
y el amor auténtico tiende a difundirse, no por carencia, sino por sobreabundancia. El inicio
temporal del mundo es un signo revelador de Aquel que “llama a la existencia a las cosas que no
son” (Rom 4,17) y que, sin necesitar de ellas, ha querido libremente que existiesen para participar

de su bondad”°,

Ahora, nos toca considerar la cuestion de la infinitud en la época moderna. Nos
enfocaremos en la concepcion de la infinitud en Descartes y Hegel. Esta parte nos sirve para

entender mas o menos el significado de la infinitud en la época contemporanea.

139 DH 3002.

190 Hermenegildo Delgado Reyes. “El infinito en Santo Tomas de Aquino”. En Seminario “Orotava” Historia de la
Ciencia. Actas Afio Il. De Arquimedes a Leibniz tras los pasos del infinito matematico, teoldgico, fisico y cosmologico,
dirigido por José Montesinos Sirera y Miguel Hernandez Gonzalez. 61-76. Canarias: Encuentros, 1995, 64.

66



Capitulo 2. Profundizacion histérica del concepto infinitud
3. Propuestas modernas de la cuestion de la Infinitud
3.1. La infinitud y lo indefinido en Descartes

Ante de nada conviene indicar que “el concepto de infinito sirve de soporte a la filosofia de
Descartes, tanto tedrica como practica. Este concepto difiere del que contemporaneamente se usa
asociado a la teoria del continuo matematico de Dedekind y Cantor”!*!. De hecho, en Descartes
“tendra gran relevancia [...] la idea de un universo en consonancia con la grandeza de la divinidad.
Aunque la concepcion de Dios como “infinito’, es algo desde épocas anteriores ya tradicionalmente
aceptado”*?. A partir de nuestra investigacion, podriamos decir que no parece haber duda de que

la infinitud era considerada un atributo exclusivo de Dios en la época de Descartes.

Sin embargo, en cuanto a la relacion “con la problematica filosoéfica de la divinidad
(concebida como ‘infinitud’) y del acceso epistemologica a la misma, la sistematica cartesiana
girara toda ella en torno a la reflexion de que el pensamiento o la idea de infinito solo es posible
desde la previa presencia o experiencia del infinito mismo, intelectualmente experimentado en la
conciencia humana”!#3, De hecho, Cabada quiere resaltarnos con esta afirmacion la relacion entre
la filosofia cartesiana, la nocion de infinitud que tiene que ver con la divinidad, y el acceso
epistemoldgico. Ya se sabe que, en la voluntad de fundamentar el conocimiento cierto, Descartes
tuvo que situar la idea de infinito como punto central de su sistema, tanto a nivel metafisico como
a nivel epistemoldgico. Su punto de partida se centra en el argumento principal segun el cual la
conciencia humana, finita y limitada, no puede generar por si misma la idea de lo infinito, pues
esta trasciende toda experiencia empirica o capacidad representativa finita. Por tanto, la presencia
de tal idea en la mente debe provenir de una realidad exterior que la cause: la divinidad misma,
entendida como infinitud sustancial. Desde aqui, se nota la consideracién de la presencia divina en
la realidad creada que es el hombre. Con Descartes podemos hablar de la infinitud creada, haciendo
referencia al hombre porque lleva en su esencia las semillas de la infinitud. Es decir, es la semilla
de la infinitud en el hombre que es lo que le posibilita entrar en relacion con Dios y poder pensar a
Dios. En concreto, “el deseo que cada uno tiene de tener todas las perfecciones que puede concebir,

y por consiguiente todas las que creemos que existen en Dios, proviene de que Dios nos ha donado

141 Julio Armando Morales Guerrero. “El infinito en Descartes y el prop6sito practico de su filosofia”. Praxis
Filosofica, n°42 (enero-junio 2016): 203-217, 205.

142 Cabada, Recuperar la infinitud, 361.

143 Cabada, Recuperar la infinitud, 361.

67



El hombre, infinito creado actual llamado a la divinizacion

una voluntad que no tiene limites [bornes]. Y es principalmente por razon de esta voluntad infinita

que existe en nosotros por lo que se puede decir que nos ha creado a su imagen”44,

Guerrero estima que el deseo humano de alcanzar todas las perfecciones que se puedan
concebir, en principio atribuidas a Dios, no es un mero anhelo psicoldgico. Méas bien, es la
consecuencia metafisica de poseer una voluntad sin “bornes”, es decir, sin limites*>. En otras
palabras, puesto que Dios actla con absoluta libertad y plenitud, el hombre, al participar de una
voluntad ilimitada, por haber sido creado por Dios, refleja esta misma libertad creadora. Esta
interpretacion nos permite afirmar que el hombre es imago Dei; no por su intelecto siempre parcial,
sino por su capacidad de autodeterminacion y aspiracion hacia lo infinito. La voluntad, al no estar
constrefiida por lo finito, se convierte en un puente ontoldgico entre lo humano y lo divino. En el
tercer capitulo de nuestro trabajo profundizaremos esta relacion entre lo finito y lo infinito, mejor
dicho, entre el hombre y Dios. Segun la comprension que tiene José Ramén Arana de Descartes, el
deseo de perfeccion remite a una aspiracién metafisica que solo puede satisfacerse en la unién con
Dios, fuente de toda infinitud!®. Por tanto, Descartes entrelaza racionalismo y espiritualidad,
presentando al ser humano como un ser paradojico: finito en su conocimiento, pero infinito en su

capacidad de querer y, por ello, participe de lo divino.
La infinitud hace referencia a Dios: Dios es infinito.

“Distingo entre indefinido e infinito, y solamente denomino propiamente infinito a aquello en lo que
no se encuentran limites bajo ningun aspecto: en este sentido sélo Dios es infinito; aquellas cosas,
en cambio, en las que s6lo desde algin punto de vista no percibo limite, como la extension del
espacio imaginario, la multitud de los nimeros, la divisibilidad de las partes de la cuantidad, y cosas
semejantes, las denomino ciertamente indefinidas, pero no infinitas, ya que no carecen de limite
bajo cualquier aspecto'#’. [...] No digo que el mundo sea infinito, sino solamente indefinido. En lo
cual hay una diferencia bastante notable: porque para decir que una cosa es infinita, se ha de tener
alguna razén que la haga cognoscible como tal, o cual no puede ocurrir sino respecto de Dios sélo;
pero para decir que es indefinida, basta con que no exista razon por la cual se pueda probar, ni
siquiera concebir, que existan limites en la materia de la que estd compuesto el mundo™48,

La comprension cartesiana de la infinitud que encontramos en el pasaje citado se desarrolla en

torno a la distincion fundamental entre lo infinito, que es un atributo exclusivo de Dios, y lo

144 Descartes. (Euvres. Correspondance. Tome Il. Paris: Léopold Cerf, 1898, 628.

145 Guerrero, “El infinito en Descartes y el propdsito practico de su filosofia”, 208-209.

146 José Ramon Arana. “La idea de infinito en la filosofia de Descartes”. Ontology Studies, n°10 (2010): 131-142,
135.

147 Descartes. (Euvres. Meditationes de prima philosophia. Tome VII. Paris: Léopold Cerf, 1904, 113.

148 Descartes. (Euvres. Correspondance. Tome V. Paris: Léopold Cerf, 1903, 51-52.

68



Capitulo 2. Profundizacion histérica del concepto infinitud

indefinido, que es el atributo de ciertos aspectos del mundo creado. De hecho, se entiende
perfectamente bien que, para Descartes, el término infinito se reserva Unicamente para Dios,
entendido como una realidad que no tiene limites bajo ningun aspecto. Por tanto, la infinitud divina
es absoluta, y abarca todas las perfecciones sin restriccion alguna, pues su esencia misma es la
plenitud ontoldgica. Esta comprension de la infinitud se adecta a la tradicion teoldgica
judeocristiana, aunque Descartes la racionaliza. Para él, la idea de infinito no surge de la
experiencia empirica (pues esto es imposible para un ser finito), sino que es innata, implantada en
la mente humana por Dios como prueba de su existencia. Sin embargo, considera la indefinicion

como limite epistemoldgico.

Frente a la cuestion de lo infinito, ha introducido la nocion de indefinido para describir las
realidades que, desde su punto de vista, aunque parecen carecer de limites desde nuestra perspectiva
finita, en realidad no son infinitas en sentido absoluto. A modo de ejemplo, cuando consideramos
la extension del espacio, hay la posibilidad de que la imaginemos sin fin. Pero, en Descartes, el
universo fisico podria tener limites establecidos por Dios, aunque nosotros no los percibamos. Aqui
nos encontramos en su teoria de la divisibilidad de la materia. Para €él, aungque no encontramos un
punto final al dividir la materia, esto no implica que sea infinitamente divisible en acto. En la serie
numérica, su progresion no tiene término, pero esto sélo refleja una potencialidad abstracta, no una
realidad ontoldgica infinita. Por tanto, podemos concluir que lo indefinido denota una falta de
limites percibidos, no una ausencia real de limites. Mas precisamente, es una categoria
epistemoldgica que refleja la limitacion humana para abarcar la totalidad de ciertos fenémenos,
pero no implica una infinitud metafisica, al menos desde la comprension de Descartes. Tendremos

la oportunidad de criticar su concepcion del indefinido méas adelante.

A modo de conclusién de esta parte, podriamos decir que la concepciédn cartesiana de la
infinitud es un pilar de su sistema metafisico'#®. Busca equilibrar la trascendencia divina con la
finitud de lo creado. Haciendo la distincion entre infinito divino e indefinido, Descartes protege la
singularidad de Dios evitando confusiones panteistas y fundamenta su epistemologia en la idea

innata de lo infinito como prueba racional de la existencia divina. Por tanto, esta distincion no solo

149 Guerrero, “El infinito en Descartes y el propdsito practico de su filosofia”, 205.

69



El hombre, infinito creado actual llamado a la divinizacion

refleja su racionalismo, sino también su compromiso con una teologia filosofica que sitla a Dios

como el Unico ser cuya esencia implica necesariamente la ausencia total de limites.

3.2. Lectura cristiana de la infinitud en Hegel

Con Maria del Carmen Paredes-Martin, podriamos empezar por decir que “el concepto de
infinitud es sin duda un punto central de discusion en la filosofia postkantiana y lo es especialmente
para el desarrollo de la dialéctica de Hegel. El contexto en el que Hegel comienza a introducir el
término infinitud es el de la religion. Hegel afirma en el Espiritu del cristianismo que ‘amar a Dios
es sentirse dentro del todo de la vida sin limites, en lo infinito’”**°. Es decir, amar a Dios es
reconocer la unidad entre el ser humano y la totalidad de la vida. Sentirse dentro del todo significa
trascender lo individual y limitado, participando del infinito. El amor a Dios es union espiritual con

lo absoluto, no sometimiento ni separacion.

Por ello, conviene subrayar que la concepcion hegeliana de la infinitud, entendida como
unidad inseparable de lo finito, introduce un matiz profundamente distinto a la nocién clésica
sostenida por la tradicion teoldgica y filosofica cristiana. De hecho, Hegel advierte del riesgo de
formular, “Dios es infinito, yo soy finito”**!, como una afirmacion que separa demasiado ambas
dimensiones y que, por lo mismo, las priva de su mutua relacion. Nos propone en cambio afirmar:
“Dios es también lo finito y yo soy lo infinito”>2, subrayando asi que lo finito no puede ser para
Dios un ambito extrafio que lo limite, asi como el ser humano no puede vivir desconectado de esa

dimensidn superior que lo constituye.

Desde el punto de vista teoldgico, esta postura implica considerar que Dios, en su infinitud,
no permanece ajeno a lo finito, sino que lo acoge y se expresa en é€l, hasta el punto de que “sin
mundo Dios no es Dios”%3, Sin embargo, tal expresion, leida sin matices, podria entrar en tension
con la ensefianza constante de la Iglesia sobre la absoluta autosuficiencia de Dios, que es en si
mismo plenitud de ser y bienaventuranza perfecta desde toda la eternidad, independientemente de

su creacion®*, Entonces, una lectura mas cuidadosa permite interpretarla como una afirmacion del

150 Marfa del Carmen Paredes-Martin. “El concepto de infinitud en el joven Hegel”. Studia Hegeliana, vol. | (2015):
123-138, 124.

151 Manuel Cabada Castro. Scripta Minora: Filosofia, Antropologia, Cultura II. Escritos filoséficos. Tomo 1. 1969-
1993. Madrid: Ubuntu, Asociacién Interdisciplinar de Investigacion Cientifica e Intervencidn Social, 2017, 22.

152 Cabada, Scripta Minora: Filosofia, Antropologia, Cultura Il. Escritos filoséficos. Tomo 1. 1969-1993, 22.

153 Cabada, Scripta Minora: Filosofia, Antropologia, Cultura Il. Escritos filoséficos. Tomo 1. 1969-1993, 22.

154 DH 3001-3002.

70



Capitulo 2. Profundizacion histérica del concepto infinitud

modo en que Dios se da a conocer y se realiza histéricamente ante el hombre: no como si necesitara
ontolégicamente al mundo, sino como si su ser infinito incluyera libremente su auto comunicacion

en la historia y en la creacion.

Esta perspectiva recuerda, en clave cristologica, la kénosis de la que habla san Pablo: “Cristo Jesus,
siendo de condicion divina, no retuvo avidamente el ser igual a Dios; al contrario, se despojo de si
mismo, tomando la condicion de siervo” (Flp 2,6-7). Expliqguémonos més. En la encarnacion, Dios
asume la finitud no como un accidente externo que lo empobrece, sino como una manifestacion de
su plenitud amorosa. Y a nuestro juicio, Hegel parece captar algo de este misterio, aunque lo
formula en términos filoséficos. Lo infinito es tal precisamente porque puede integrar lo finito sin
perder su infinitud. Asi, lo finito es una dimension interna a la manifestacion de lo absoluto, y no
un &mbito opuesto que deba anularse o ignorarse. La Sagrada Escritura ya sugiere que la creacion
misma es un testimonio de Dios: “Los cielos cuentan la gloria de Dios, el firmamento proclama la
obra de sus manos” (Sal 19,1). O sea, el mundo no afiade nada al ser divino en si mismo, pero es

el espacio en el que el hombre puede conocerlo y alabarlo.

Es importante subrayar que, el desafio que plantea esta concepcidn, de la unidad inseparable
de lo finito y lo infinito, reside en su aparente inversion de la prioridad ontoldgica. La tradicion
escolastica, siguiendo a Aristdteles y perfeccionada por Santo Tomas, sostiene que lo infinito es lo
primero, absoluto y causa de lo finito, mientras que lo finito depende enteramente de lo infinito.
Para Tomas de Aquino, Dios es ipsum esse subsistens, acto puro e infinito, sin mezcla de

potencialidad, y su relacién con lo creado es de total gratuidad y libertad.

“Si alguno no confiesa que el mundo y todas las cosas que en él se contienen, espirituales y
materiales, han sido producidas por Dios de la nada segun toda su sustancia, o dijere que Dios no
creo por libre voluntad, sino con la misma necesidad con que se ama necesariamente a si mismo, o
negare que el mundo ha sido creado para gloria de Dios, sea anatema”*®,

En Hegel, en cambio, el vinculo es de necesidad dialéctica: lo infinito y lo finito solo se entienden
plenamente en su mutua implicacion. Esto puede interpretarse teolégicamente como una metafora
del designio eterno de Dios de comunicar su vida al hombre, algo que no es necesario por naturaleza

pero que El ha querido irrevocablemente en su libertad amorosa.

155 DH 3025.

71



El hombre, infinito creado actual llamado a la divinizacion

En consecuencia, desde esta Optica, la afirmacion hegeliana sin mundo Dios no es Dios podria
leerse como la constatacion de que, tal como se revela en la historia de la salvacion, Dios se muestra
como el que crea, salva y lleva a plenitud a su pueblo. Por ejemplo, el AT lo presenta siempre en
relacion viva con su creacion y su pueblo elegido; “Yo soy el Sefior, y fuera de mi no hay salvador”
(Is 43,11). En el NT, la relacion alcanza su culmen en Cristo, “imagen del Dios invisible,
primogénito de toda creacion; porque en él fueron creadas todas las cosas, en los cielos y en la
tierra” (Col 1,15-16). Brevemente, digamos que el mundo no limita a Dios, sino que es el lugar
donde El despliega su gloria y su amor. Y en Hegel, a partir de nuestra comprension, esta unidad
inseparable implica que el hombre, aunque finito, participa ya de lo infinito porque su ser esta
fundamentado en Dios. Esta intuicién tiene ecos en la doctrina de la gracia, segin la cual “nos han
sido concedidas preciosas y grandisimas promesas, para que por ellas lleguéis a ser participes de
la naturaleza divina” (2 Pe 1,4). Lo finito es elevado, transfigurado y hecho participe de lo infinito,
no por naturaleza propia, sino por la accién de Dios. En este sentido, la dialéctica hegeliana puede
releerse de la siguiente manera. Dios no solo cred el mundo en un principio, sino que lo sostiene y
lo dirige a su plenitud en cada instante, integrando en su providencia tanto las dimensiones finitas

como la vocacion hacia lo eterno.

De todas formas, nos viene bien subrayar que el aspecto mas fecundo de la concepcion hegeliana
para la teologia es su rechazo a concebir lo infinito como pura abstraccion desconectada de lo
finito. Es que, Hegel nos recuerda que una comprension viva de la infinitud de Dios debe incluir
su auto comunicacién y su obra en la historia. La tradicion cristiana afirma algo analogo en el
misterio de la encarnacion, donde el Verbo eterno ““se hizo carne y habit6 entre nosotros” (Jn 1,14),
mostrando que lo infinito no se empobrece al asumir lo finito, sino que lo lleva a plenitud. La
tensidn surge cuando la filosofia hegeliana parece hacer depender el ser mismo de Dios de su
relacion con el mundo, lo que requeriria ser corregido desde la afirmacién de la absoluta

autosuficiencia divina ensefiada por el Magisterio®®,

A modo de conclusion, guardemos en la mente que la infinitud en Hegel, interpretada
teoldgicamente, puede entenderse como una infinitud relacional y dindmica que no destruye la
distincion entre Creador y criatura, sino que la asume en un marco de mutua referencia. Como deja

entender Antonio Gonzélez Fernandez, lo finito es siempre obra y expresion de lo infinito, y lo

156 DH 3001.

72



Capitulo 2. Profundizacion histérica del concepto infinitud

infinito se da a conocer en y a través de lo finito!®’. Si se purifica de sus posibles ambigiiedades,
esta vision puede ser un estimulo para redescubrir la centralidad de la relacion viva entre Dios y el
mundo, recordando que “de €l, por €l y para ¢l son todas las cosas. A €l la gloria por los siglos”

(Rm 11,36).

Ahora, tras recorrer la comprension de la infinitud en Descartes y Hegel, observamos coémo
la reflexion filoséfica y teoldgica ha ido ampliando el horizonte del pensamiento sobre lo infinito,
desde su fundamento en Dios hasta su relacion con el mundo creado. Esta reflexion nos posibilita
ahora acercarnos a autores como Jean Terrasson, Giordano Bruno y Georg Cantor, quienes, desde
contextos diversos, introducen la nocidn de un infinito creado actual. Con ellos, lo infinito no se
limita al ambito divino, sino que se piensa como una realidad presente en la creacion misma,
abriendo nuevas tensiones y posibilidades para el dialogo entre la fe y la razén. Con la ayuda de
Manuel Cabada Castro, nos adentramos mas en la cuestion.

4. El infinito creado actual como reflejo de la inmensidad divina: Perspectivas de
Bruno, Terrasson y Cantor

4.1. Hacia el “Infinito creado actual” en Jean Terrasson

La reflexion de Jean Terrasson sobre la infinitud creada parte de una audaz relectura de la
filosofia de Descartes, cuyo reconocimiento de que “no reconocioé un vacio por encima de los cielos
y llevo a la materia mas alld de todos los limites”*® apunta, en la compresion de Terrasson, al
germen de una doctrina inacabada que consiste en la existencia de un infinito creado. Esta
afirmacion despierta un desafio teoldgico fundamental: ;puede la creacion, por obra de Dios,
poseer alguna forma de infinitud que, sin igualarse a la infinitud divina, participe auténticamente
de ella? Para Terrasson, la respuesta es afirmativa, y su propuesta reclama atencion por cuanto
plantea un “infinito creado actual” que reclama tanto la materia como el espiritu humano a nuestro
entender: ““Para llevar la nueva filosofia hasta el mas elevado lugar al que ella pueda acceder, es
necesario establecer como base de la doctrina una verdad que Descartes percibid, pero que no

admiti6 sino rehuyéndola; esta verdad es la de que existe un infinito creado”°.

157 Antonio Gonzalez Fernandez. “La infinitud 6ptima”. Devenires, n° 48 (julio-diciembre 2023): 71-102, 98-100.
138 Jean Terrasson. Traité de ’infini créé. Edition critique par Antonella Del Prete. Paris: Honoré Campion, 2007, 131.
159 Terrasson, 131.

73



El hombre, infinito creado actual llamado a la divinizacion

Terrasson reconoce en su reflexion el posible limite de Descartes: “Descartes la percibio,
puesto que no reconocid un vacio por encima de los cielos y llevo a la materia més alla de todos
los limites; pero no la ha admitido sino rehuyéndola, ya que, en vez de apostar claramente por el
término infinito, introdujo el de indefinido™®°. En efecto, al distinguir entre término indefinido y

término infinito, Terrasson considera la prudencia cartesiana como insuficiente.

Cuando partimos de la fe cristiana, sabemos que Dios “abarca el universo y todo lo que contiene”
(Sab 1,7) y que “Hacia ¢l tiende todo ser” (Heb 1,3). Sin embargo, la teologia tradicional ha
subrayado que, si bien la creacién manifiesta la gloria divina, sigue siendo finita por su dependencia
absoluta de Dios, “creado de la nada”®!. ;Qué quiere decir una tal consideracion? O sea, aunque
el mundo creado refleje la grandeza de Dios, no es divino en si mismo. Por cierto, es limitado, por
la mera razon que depende totalmente de Dios para existir. La creacidn no se hizo a partir de algo
preexistente, sino que Dios la hizo surgir de la nada. Por eso, aunque es buena y bella, la creacion

no puede igualarse a Dios, pues siempre serd finita y dependiente.

En cambio, Terrasson nos exhorta a dar un paso mas de esta consideracion tradicional, que no
menospreciamos. De hecho, al llevar el principio cartesiano hasta sus ultimas consecuencias,
concede a la materia una infinitud que la pone, desde el punto de vista de la manifestacion de Dios,
“a igual distancia del Infinito”'®? que cualquier otro ente finito. En su reflexion, un tal
reconocimiento no se limita al cosmos fisico. Es que, en nuestra comprension, Terrasson siente la
necesidad de extender la misma logica al espiritu humano. Lo expresa asi: “Si la materia es infinita,
el espiritu debe serlo también”!%3, Nos queda claro que la clave teoldgica aqui es que Dios, siendo
“un agente igual en sus operaciones”®, no habria podido crear un espiritu que careciera de la
disposicién y el poder infinitos para conocer y amar la gloria divina. Para ser mas preciso, en
nuestra comprension de la reflexién Terrasson, si la materia parece no tener limites; por la mera
razén que se puede dividir o extender sin fin; ;cémo seria posible que el espiritu humano fuera
algo limitado? O sea, el espiritu también debe tener un caréacter “infinito”, no en el mismo sentido

que Dios, sino en cuanto a su poder de pensar y comprender sin un limite fijo.

160 Terrasson, 131.

161 DH 3002.

162 Cabada, Recuperar la infinitud, 460.
163 Jean Terrasson, 143.

164 Jean Terrasson, 143.

74



Capitulo 2. Profundizacion histérica del concepto infinitud

Y creemos que por eso la Escritura describe al hombre como llamado a participar de la sabiduria
divina: “Nos dio conocer, con espiritu de sabiduria y de revelacion, para que conozcamos la esencia
de Dios” (Ef 1,17). El Concilio Vaticano I reafirma que Dios concedio a la razon humana luces y
fuerzas suficientes para conocer las cosas creadas!®. Nos parece que Terrasson recoge esta
tradicion para elevarla hasta la afirmacion de una infinitud creada actual, en la cual las facultades

del alma, conocimiento y voluntad, son ‘infinita disposicion’ para adherirse a Dios.

Aunque Terrasson busca extender la creatura para que refleje mas plenamente la infinitud divina,
la teologia clésica advierte que toda participacion es medida y que la infinitud plena es atributo
exclusivo del Creador. Queremos que nos quede claro, para no ir contra la regla de fe. O sea, ningln
fragmento de la creacién, por grande o pequefio que sea, goza de privilegio ontologico frente al
Infinito. En otra palabra, lo finito, por mas vasto o elevado que parezca, sigue siendo radicalmente
distinto de lo Infinito divino. Pues, nada creado, ni el cosmos ni el angel méas perfecto, tiene una
superioridad ontoldgica ante Dios por la mera razon que, como criatura, en cuanto limitada,
permanece igualmente distante del ser absoluto que solo Dios posee. El Sal 8,4-5 expresa la
maravilla de que el hombre sea “un poco menor que los angeles” y “coronado de gloria y honor”.
Sin embargo, Terrasson, a nuestro juicio, parece relativizar incluso esta corona, insistiendo en que
la distancia ontoldgica al Infinito es la misma para el microcosmos que para el macrocosmos.
Mejor dicho, todos los seres creados estan en la misma distancia ontologica respecto a Dios.
Teoldgicamente, esto nos recuerda que el ser humano, aunque Ilamado a la comunién con Dios,
permanece criatura finita, y solo la gracia de Dios permite su elevacion a la dignidad de “hijo
adoptivo” (Rm 8,15).

Brevemente, podemos decir que la amplitud de la creacién, segun Terrasson, es un testimonio de
la gloria divina: “las pruebas que aduciremos acerca de la infinitud del espiritu llevaran a término
las pruebas de la infinitud de la materia”®®. Una tal reciprocidad sugiere una interdependencia
simbolica entre el alma y el cosmos. San Pablo ensefia que “las cosas invisibles de Dios [...] se
dejan ver [...] en las cosas creadas” (Rm 1,20), y Terrasson quiere llevar este principio hasta sus

ultimas consecuencias.

165 DH 3002.
166 Jean Terrasson, 143.

75



El hombre, infinito creado actual llamado a la divinizacion

De todas formas, a pesar de las posibles objeciones, sea lo que sea, la propuesta de
Terrasson ilumina un aspecto que nos parece muy valioso que es la invitacion a contemplar la
creacion como un espejo siempre insuficiente de la infinitud divina. ;Qué queremos decir? En
nuestro entender, contemplar la creacién como un espejo de la infinitud divina significa reconocer
que todo lo creado refleja algo de Dios, su belleza, sabiduria y poder, pero sin jamés agotarlo. La
naturaleza, el universo, incluso el ser humano, son huellas visibles del Creador invisible. Esta
contemplacion nos invita a admirar el mundo con gratitud, pero también a ir mas alla, hacia el
Misterio que lo sostiene. O sea, en vez de enclavarse, o cerrarse, en la finitud estatica, Terrasson
nos impulsa a unir la grandeza de la materia con la profundidad del espiritu. Desde un enfoque
teoldgico, podriamos entender su ‘infinito creado’ no como una igualdad ontoldgica entre criatura
y Creador, sino como una llamada a la apertura sin medida de la criatura hacia su Sefior, quien es
“infinito en amor” (1 Jn 4,8). El hombre, en su finitud, esta llamado a un camino ascendente sin
techo, una vocacién a la plenitud en Dios. Tendremos la oportunidad de desarrollar este punto en

el tercer capitulo.

Finalmente, la reflexion de Terrasson, leida criticamente, nos deja una pregunta teoldgica.
¢Como mantener la trascendencia absoluta de Dios y al mismo tiempo reconocer la capacidad de
la creacion para reflejar su infinitud de manera auténtica? La Iglesia responde a este dilema
afirmando que la infinitud divina, aunque inabarcable, se comunica gradualmente en la economia
de la salvacion y en los sacramentos, donde lo finito se hace cauce de lo infinito. Asi como el pan
y el vino se convierten en Cuerpo y Sangre de Cristo'®’, nos atrevemos decir que lo finito de la

creacion puede ser sacramento de la infinitud divina, sin confundirse con ella.

En suma, consta que Jean Terrasson desafia la tradicion teoldgica ofreciendo un ‘infinito creado’
que aspira a reflejar mas plenamente la infinitud divina en materia y en espiritu. Aungue esta
propuesta exige matizaciones, especialmente respecto a la aseidad divina y la distincion creador-
criatura, su audacia ofrece una provocacion fecunda: contemplar la creacion no como un recinto
limitado, sino como un horizonte ilimitado de amistad divina, donde la criatura, en su finitud, se
abre sin medida al Dios que es plenitud de ser, “antes que naciesen los montes™ (Sal 90,2), y cuya
gloria llena “toda la tierra” (Hab 2,14). Podemos intentar resumir la postura de Terrason asi con

sus propias palabras citados por Cabada:

167 DH 1651.

76



Capitulo 2. Profundizacion histérica del concepto infinitud

“Desde el momento en que Dios crea una cosa, la crea infinita porque la puede crear infinita y
porque su sabiduria quiere que la cree infinita. Pero como Dios no se agota jamas, desde el momento
siguiente puede crear otra infinitud, y no deja de crearla. Este segundo momento no lo agota todavia;
y asi hasta el infinito. Cada una de estas infinitudes no es sin embargo sino proporcional, porque se
la puede comparar con la infinitud que la precede y con la que le sigue, y puede ser un poco méas o
menos grande que ella: y Dios es, por asi decirlo, inconmensurablemente poderoso, puesto que toda
una entera eternidad de creaciones infinitas no agotara su poder’*%,

Nos queda claro, que la postura de Terrason, segun la cual Dios, al crear, puede producir una serie
infinita de creaciones sin jamas agotarse, quiere subrayar el caracter inagotable y trascendente del
poder divino. Por tanto, conviene indicar que, segun él, y estamos de acuerdo con él, aunque cada
criatura pueda reflejar algo de la infinitud de Dios, ninguna agota su ser ni limita su capacidad de
crear. Y desde la perspectiva biblica, esta idea encuentra eco en diversos pasajes. En primer lugar,
el Sal 33,9 proclama: “Porque El lo dijo, y existio; El lo mando, y todo fue creado”. Este pasaje
biblico pone de relieve que la creacion surge del poder soberano de la Palabra de Dios, sin esfuerzo
ni pérdida para EI. Del mismo modo, Is 40,28 dice: *“;Acaso no lo sabes? ¢ No lo has oido? El Sefior
es un Dios eterno, creador de los confines de la tierra. No se cansa ni se fatiga, y su inteligencia es

insondable”.

En el libro de Gn 1, el relato de la creacion muestra coémo Dios crea en una secuencia ordenada,
sin esfuerzo, y como cada obra es declarada ‘buena’, lo que indica que la creacion refleja algo de
su perfeccion, aunque no la iguala. San Pablo, en Rom 1,20, reafirma esta idea: “Desde la creacion
del mundo, lo invisible de Dios, su eterno poder y su divinidad, se deja ver a la inteligencia a través
de sus obras”. Es decir, la creacién revela a Dios, pero no lo agota. Y finalmente, el Sal 145,3
declara: “Grande es el Sefior, digno de toda alabanza, su grandeza no tiene medida”. Esto implica

que, aunque Dios se manifieste en lo creado, su ser permanece infinitamente mas grande.

Por tanto, la reflexién de Terrasson es coherente con la vision biblica y con la del Magisterio: Dios
puede crear sin cesar, incluso obras grandiosas o ‘infinitas’, pero nunca queda limitado ni agotado
por ellas. Su poder es verdaderamente infinito y trascendente. EI hombre, es un infinito creado

actual porque lleva la huella de la infinitud divina.

Tras la reflexion de Jean Terrasson sobre la cuestion de la infinitud, donde cada instante de
la accidn divina engendra una infinitud creada nueva e inagotable en materia y espiritu, conviene

ahora dar el siguiente paso hacia Giordano Bruno. De hecho, Bruno llevd este concepto aun mas

168 Jean Terrasson, 181.

77



El hombre, infinito creado actual llamado a la divinizacion

alla, imaginando un cosmos verdaderamente infinito y plurimundial que no solo refleja la infinita
capacidad creativa de Dios, sino que constituye la propia estructura de lo creado. En su vision, cada
mundo participa de la infinitud divina, confirmando y ampliando la idea terrassoniana de un

‘infinito creado actual’ que desafia tanto la finitud aristotélica como la mirada teologica tradicional.

4.2. La huella del Infinito en la experiencia humana: lectura teologica de

Giordano Bruno

Antes de empezar con Bruno, conviene subrayar dos puntos que nos parecen de una gran
importancia. Primero, para él, concebir que Dios, siendo infinito en potencia, bondad y ser, limite
su accién creadora a un solo mundo finito, es incoherente y absurdo tanto a nivel filos6fico como
a nivel teoldgico. Pues, en su comprension, la naturaleza divina es activa, fecunda y expansiva. Por
tanto, si Dios es omnipotente y su bondad es infinita, entonces no puede permanecer “ociosa” ni
“gscasa”'® o limitado en su comunicacion. Lo finito es “nada en comparacion con el infinito™!°,
de modo que restringir la creacion a un Gnico mundo seria defraudar la plenitud de la capacidad
divina. Por ejemplo, la imagen de un “centro de la divinidad™"* capaz de expandirse en una esfera
infinita expresa su rechazo a la concepcion estatica del cosmos, proponiendo en cambio un universo
plural, ilimitado y en perpetua manifestacién de la gloria de Dios. También, asocia la multiplicidad
de mundos con la perfeccion de la “imagen divina”l’? en la creacion. Un espejo “no contraido y
segln su modo de ser infinito”!” reflejaria mejor la grandeza de Dios que una manifestacion
restringida. Por tanto, esta metafora, a nuestro juicio, expresa su idea de que la creacion debe estar
a la altura de su Creador, o sea, si Dios es infinito, su obra deberia ser igualmente infinita, por lo
menos en extension y diversidad. Por cierto, Bruno rechazé categéricamente la concepcion de un
universo finito en favor de un universo infinito creado actual, pues aceptar la idea de un universo
finito destruye sin duda principios de filosofia natural, ética y teologia por la mera razon que una

tal postura implicaria que la potencia divina se veria limitada por una esfera material. Y para él,

169 Giordano Bruno. Del infinito: el universo y los mundos. Traduccion, introduccion y notas de M. A. Granada.
Madrid: Alianza, 2001, 114-116.
170 Bruno, Del infinito, 114-116.
171 Bruno, Del infinito, 114-116.
172 Bruno, Del infinito, 114-116.
173 Bruno, Del infinito, 114-116.

78



Capitulo 2. Profundizacion histérica del concepto infinitud

Dios es idéntico en potencia, operacion y efecto. Por tanto, querer limitar el efecto, o sea la

creacion, seria limitar la potencia y la operacion, lo cual es contradictorio.

Brevemente, segun nuestro autor, un Dios verdaderamente infinito no puede producir una creacion
finita en el sentido absoluto, sino que, por su propia naturaleza, genera un cosmos ilimitado,
compuesto de infinitos mundos. Restringirlo seria no solo irracional, sino incompatible con la

grandeza divina.

La reflexion de Giordano Bruno sobre la infinitud no se limita a la estructura del cosmos,
sino gque penetra en la experiencia humana cotidiana. Veamos ahora, con Bruno, como el infinito
se manifiesta como huella, simulacro y espejo en cada aspecto de la realidad, desde el pensamiento
y la imaginacién hasta los sentidos y el deseo. Antes de seguir, hay que indicar que este enfoque
nos ofrece un puente entre la observacion empirica y la teologia, planteando la pregunta de como

lo creado, siendo ‘finito’, puede reflejar de manera constante la infinitud divina.
Partimos de la siguiente cita de Bruno.

“Experimentamos la huella, el simulacro y el espejo de la infinitud en todas y cada una de las cosas
gue vemos; a ella tiende sin limitacion y de ella da testimonio la fuerza [vis] de la imaginacién y
del entendimiento que afiade nimeros a los nimeros, magnitudes a las magnitudes, especies a las
especies. Esto no lo rechaza el sentido de la vista, el cual, adondequiera que se dirija, esta en
cualquier lugar el mismo en el centro; e igualmente, al dirigirse en cualquier direccion, lo revela
con la formacién del horizonte; esto lo pone de manifiesto el apetito animal o racional, el cual no
esta jamas satisfecho con lo adquirido mientras reste algo todavia por adquirir: la verdad es que alli
donde existan cualquier esperanza de cosas mayores, las cosas primeras se vuelven despreciables
[...] He aqui como, a dondequiera que nos dirijamos, la figura del infinito no nos abandona™"*,

Queda claro que, en el pasaje elegido, Giordano Bruno desarrolla una de las lineas mas
sugerentes de su reflexion en cuanto a la cuestion de la infinitud: la constatacion de que la infinitud
deja su huella, simulacro y espejo en todas las cosas que percibimos. De hecho, para él, esta
presencia no es un mero recurso poético, sino un dato empirico, intelectual y existencial que se
manifiesta de manera constante y que impregna toda la experiencia humana. Desde la clave
teoldgica, esta observacion plantea la cuestion de cémo la creacion, siendo finita, puede ser
portadora de signos que remiten al Infinito divino. A nuestro entender, Bruno nos describe la huella

de la infinitud a través de tres vias.

174 Giordano Bruno. Opera latine conscripta. Stuttgart-Bad Cannstatt: Friedrich Frommann Verlag Gunther Holzboog,
1962, 250.

79



El hombre, infinito creado actual llamado a la divinizacion

La primera es la imaginacién y el entendimiento que son ambas facultades que se muestran
incapaces de establecer un limite absoluto a su capacidad de concebir més all& de lo dado. Siempre
es posible afiadir nimeros a los nimeros, magnitudes a las magnitudes, especies a las especies.
Un tal impulso ilimitado nos recuerda lo que Agustin llama el desiderium naturale videndi
Deum?’. Este deseo profundo del alma por contemplar y conocer al Creador, que no se sacia con
ningun bien limitado: “nos criaste para vos, y nuestro corazén anda siempre desasosegado hasta
que se quiete y descanse en vos”1’®. Y en la doctrina cristiana, esta dindmica se interpreta como
signo de que el hombre esta hecho “a imagen y semejanza” de Dios (Gn 1,27), es decir, con una

apertura intrinseca a la infinitud de su Creador.

En lo que atafie a la segunda via que Bruno sefiala es la experiencia sensorial, en particular la vista.
Afirma que “adondequiera que se dirija (la vista), esta en cualquier lugar el mismo en el centro y
que siempre revela un horizonte. Una parecida observacion contiene, desde nuestro entendimiento,
un valor simbdlico profundo. Expliquémonos. Asi como el ojo nunca alcanza un limite absoluto,
sino que encuentra nuevos horizontes, asi también la mente humana, en su busqueda de sentido,
nunca agota la verdad divina. La Escritura lo expresa bellamente asi: “Tu misericordia, Sefior, llega
hasta los cielos; tu fidelidad alcanza las nubes” (Sal 36,6). El horizonte inacabable de la experiencia

visual se convierte asi en un icono natural de la infinitud divina.

En cuanto a la dltima via es el apetito o deseo, tanto en su dimensién animal como racional. De
hecho, Bruno observa que no esta jamas satisfecho con lo adquirido mientras reste algo todavia
por adquirir y que, alli donde exista cualquier esperanza de cosas mayores, las cosas primeras se
vuelven despreciables. Esta descripcion coincide con la antropologia cristiana que reconoce en el
coraz6n humano un anhelo insaciable de plenitud, que no puede colmarse con bienes finitos. El
Eclesiastés lo expresa de modo preciso: “Puso en el corazon del hombre el afan del tiempo sin
término, sin que el hombre alcance a comprender la obra de Dios” (Ecl 3,11). Este apetito, lejos de
ser un defecto, es signo de la vocacion trascendente del ser humano, llamado a participar en la vida
divina. Conviene aiin mas indicar aqui, que volveremos sobre esta cuestion en el tercer capitulo de

nuestra investigacion.

175 El deseo natural de ver a Dios es una expresion clasica de la teologia cristiana, especialmente de la tradicién
escolastica, que designa el anhelo inscrito en la naturaleza humana de conocer y contemplar a Dios como su fin Gltimo.
176 San Agustin, Confesiones, 1,1.

80



Capitulo 2. Profundizacion histérica del concepto infinitud

Desde el punto de vista doctrinal, el Concilio Vaticano | nos ofrece un marco claro para
interpretar teoldgicamente estas intuiciones de Bruno. Dios es unico, vivo, verdadero, creador y
sefior del cielo y de la tierra, omnipotente, eterno, inmenso, incomprensible, infinito en
entendimiento, voluntad y perfeccion!’’. Es decir, las criaturas no poseen la infinitud ontoldgica de
Dios, pero pueden participar de ella de manera finita y proporcional, reflejando asi sus atributos en
la medida de su naturaleza. Esto significa, desde nuestra comprension, que la huella de la que habla

Bruno es real, pero no es la infinitud misma; sino es un signo, un reflejo, una participacion limitada.

De aqui aparece un punto critico cuando nos acercamos mas a su teoria. En concreto, la formulacion
de Bruno corre el riesgo de interpretarse como una identificacion demasiado estrecha entre la huella
y la realidad infinita, diluyendo la distincion esencial entre Creador y criatura. La fe catdlica,
recogida también en el Concilio de Letran 1V, como lo hemos visto, ensefia que Dios “es la causa
tinica de todas las cosas, visibles e invisibles”!’® y que la perfeccion de las criaturas esta en su
referencia al Creador, no en una autosuficiencia que las convierta en infinitas en si mismas. La
“figura del infinito” que nos acompafia, segun Bruno, debe ser interpretada no como un atributo

intrinseco de la creacidn, sino como su orientacion constante hacia Dios.

Sin embargo, la clave positiva que encontramos en este pasaje de Bruno es doble. Por un lado, nos
ofrece una fenomenologia detallada de como el infinito se hace presente a nuestra experiencia, ya
sea por la expansién ilimitada de los nimeros y magnitudes, por la apertura inagotable de los
sentidos o por el deseo nunca colmado. Por otro lado, recuerda que esta constante referencia al
infinito tiene un caracter universal: a dondequiera que nos dirijamos, la figura del infinito no nos
abandona. En claro, en lenguaje teoldgico, esto se podria traducir como que la creacién entera es
un signo sacramental de la presencia divina, algo que san Pablo también reconoce; “El es antes que
todo, y todo subsiste en é1” (Col 1,17). La lectura cristiana de este planteamiento nos invita a
mantener la tension entre cercania y distancia: el infinito se nos insinla en cada aspecto de la
realidad, pero nunca queda reducido a ella. EI hombre esta llamado a leer esas huellas como

invitaciones a trascender lo inmediato y buscar la comunién con Dios, fuente y plenitud de todo.

177 DH 3001.
178 DH 800.

81



El hombre, infinito creado actual llamado a la divinizacion

Punto que desarrollaremos en el tercer capitulo de nuestra investigacion, cuando hablemos de la

categoria de la divinizacion del hombre.

En definitiva, este pasaje de Bruno, situado en un marco teologico, revela una intuicion profunda:
vivimos inmersos en signos del Infinito. Sin embargo, el peligro esta en confundir el signo con la
realidad; la riqueza consiste en dejar que esas huellas nos conduzcan hacia Aquel que “es el mismo
ayer, hoy y por los siglos” (Heb 13,8), cuya infinitud es inagotable y cuya imagen se refleja, de

modo limitado pero real, en todo cuanto existe.

Después de haber analizado en Bruno la presencia de la ‘huella del infinito’ en toda
experiencia y realidad creada, resulta oportuno pasar a Georg Cantor, cuya reflexion matematica
llevd la nocion de infinitud a un plano formal y riguroso. Por cierto, en su teoria de los nimeros
transfinitos, Cantor distingue entre el infinito absoluto, que solo corresponde a Dios, y los infinitos
creados actuales, presentes en el orden matematico y, potencialmente, en la realidad creada. Este
marco abre un nuevo didlogo entre fe y razon, pues plantea cémo las estructuras infinitas
concebidas por la mente humana pueden reflejar, aunque de forma limitada, la infinitud del

Creador.

4.3. La infinitud creada en acto: Georg Cantor vy la huella de Dios en el

pensamiento matemdtico

Ante de nada, hay que decir que la nocion de infinitud desarrollada por Georg Cantor marca
un punto de inflexion tanto en la historia de las matematicas como en la reflexion filosofica y
teologica. De hecho, hay que reconocerlo, sus ideas sobre los nimeros transfinitos no solo
rompieron con la tradicion aristotélica que rechazaba el infinito actual, sino que ofrecieron, desde
la matematica pura, una oportunidad de repensar la relacion entre lo finito, lo infinito y Dios. Lo
que justifica tal vez la importancia que le dio Cabada en su obra que nos sirve ahora de base para
nuestra investigacion en esta parte. Por cierto, en sus escritos, Cantor insiste en que los niUmeros
transfinitos tienen el mismo grado de precision, concrecion y estabilidad que los nimeros finitos.
En una carta, afirma que “el concepto de o [...] no contiene nada fluctuante, nada indeterminado,
nada mudable, nada potencial”*’®, y que los transfinitos tienen la misma buena ordenacion en si

que cualquier nimero finito. Viene bien, sin tardar, decir que esta afirmacion es significativa, pues

179 Georg Cantor. Briefe. Edicion de Herbert Meschkowski y Winfried Nilson. Berlin-Heidelberg: Springer-Verl, 1991,
180.

82



Capitulo 2. Profundizacion histérica del concepto infinitud

el infinito, en su tratamiento, no es una mera abstraccion vaga o indeterminada, sino una realidad

estructurada, concebible, y legitima dentro de un sistema Idgico. Cabada le cita asi:
“Quiero Illamar la atencion —le dice— sobre la generalidad [Algemeinheit], precision y concrecion de
mi definicion de namero; no hay aqui diferencia alguna entre finito e infinito. Todo ndmero
transfinito de la segunda clase numérica tiene, segln su definicién, la misma concrecion, la misma
buena ordenacion en si que cualquier namero finito [...]. El concepto de w, por ejemplo, no contiene
nada fluctuante, nada indeterminado, hada mudable, nada potencial y esto mismo es valido respecto
de todos los otros nimeros transfinitos. Se contrapone, como todo nimero finito, por ejemplo, el 7
0 el 3, a los signos indeterminados x, a, b del célculo algebraico, con los que en su carta compara

usted los numeros transfinitos. Se desvia en ello usted, de la misma manera que el sefior Wundt, del
sentido que deben tener en mi los nimeros transfinitos8,

Y sigue aun,
“El concepto de nimero [Zahlbegriff] entero —nos dice al respecto—, que en el finito sélo tiene el
trasfondo del nimero [Anzahl], se disocia en cierto modo, si ascendemos al infinito, en dos
conceptos, en el de potencia [Machtigkeit], que es independiente del orden gque se da a un conjunto,
y el de nimero [Anzahl], que esta necesariamente ligado a una ordenacién regular del conjunto, en
virtud de la cual éste se convierte en un conjunto bien ordenado. Si desciendo de nuevo hacia abajo

del infinito al finito, veo asimismo de manera clara y bella cémo ambos conceptos se unifican de
nuevo y confluyen en el concepto del nimero [Zahl] entero finito”8?,

Lo que salta a la vista es que, desde el punto de vista teoldgico, la innovacion de Cantor
adquiere una grandisima relevancia al distinguir entre dos tipos de infinitud. El infinito absoluto,
que solo puede aplicarse a Dios, y el infinito creado actual (o lo transfinito), presente en la
estructura de los conjuntos numéricos. Una tal reflexién impide cualquier confusion panteista y
establece un marco metafisico coherente: Dios, como ser infinito y absoluto, es la Unica fuente y
plenitud del ser como nos lo indica las Escrituras, “Yo soy el que soy” (Ex 3,14). En cambio, los
infinitos creados, como los transfinitos de Cantor, no son autoexistentes ni eternos, sino que
participan en esa infinitud por via de creacion. Conviene recordar que esta distincion se refleja
también en el Catecismo de la Iglesia Catdlica, cuando nos ensefia que: “Dios es infinito, eterno,
inmutable, incomprensible, omnipotente y totalmente libre”*82, empero todo lo creado, incluso lo

que pueda parecer ilimitado, esta siempre subordinado al acto creador.

A continuacion, una de las contribuciones mas teol6gicamente sugestivas de Cantor, desde
nuestra interpretacion, es la consideracion de que el ser humano, imagen de Dios (Gén 1,26-27),

tiene la capacidad de concebir estructuras transfinitas. Esto se alinea con la tradicion agustiniana

180 Cantor, Briefe, 180-181.
181 Cantor, Briefe, 181.
182 C|IC, n° 202.

83



El hombre, infinito creado actual llamado a la divinizacion

segun la cual el alma humana esta hecha para Dios, el Infinito, y por tanto posee una apertura
natural a lo que lo trasciende: “nos criaste para vos, y nuestro corazén anda siempre desasosegado
hasta que se quiete y descanse en vos™!83, La reflexion transfinitista de Cantor puede entonces
considerarse como una expresion de la inquietud del alma racional por lo infinito, que no se

satisface con lo finito, sino que lo supera en busqueda de su fuente.

Sin embargo, desde la tradicion tomista, nos parece importante plantear una critica. Santo Tomas

de Aquino, en La Suma de Teologia'®

, hiega que pueda existir algo infinito en acto en el orden
creado, precisamente porque la infinitud es una propiedad exclusiva de Dios como ser subsistente.
Y justamente, en este sentido, Cantor parece desafiar la metafisica clasica al postular infinitos
actuales en lo creado. Sin embargo, conviene matizar que los infinitos de Cantor son entidades
ideales que poseen estructura y orden sin pretender equipararse al ser divino. En esta clave, se
puede reinterpretar a Santo Tomas como negando la infinitud en acto en el ser fisico, pero no
necesariamente en el orden abstracto, donde las formas ideales pueden reflejar aspectos del Logos
divino. Ademaés, Cantor mismo comprendia la dimension espiritual de su obra. En varias ocasiones,
afirmd que su teoria no solo era compatible con la fe cristiana, sino que estaba inspirada por ella.
En efecto, si el hombre ha sido dotado por Dios de razon y libertad, también lo ha sido de una
capacidad creativa intelectual que, sin igualar la creacion ex nihilo, si puede acercarse a la ldgica
interna del cosmos. Por ejemplo, el Sal 147,5 proclama: “Grande es nuestro Sefior, grande su

fuerza, su sabiduria no tiene medida”. La teoria de Cantor puede entonces leerse como un eco de

esta sabiduria sin medida, acogida en el intelecto humano de manera participada.

Cantor no se ha detenido en este nivel de su reflexion. También, desarrolla la distincion
entre Anzahl (nimero como cantidad) y Machtigkeit (potencia o cardinalidad®), sefialando que,
al ascender al infinito, el nimero se disocia en estos dos conceptos, que vuelven a confluir al
descender de nuevo al finito. Este dinamismo refleja teolégicamente la tension entre lo increado y
lo creado, o sea lo que en Dios es unidad absoluta e indistinta (potencia y acto en uno), se manifiesta
en lo creado bajo formas diversas. Por ejemplo, esta estructura nos recuerda la teologia de la

participacion, donde el ser creado refleja al Creador segun distintos modos y grados: “Por la

183 San Agustin, Confesiones, I, 1.

184 santo Tomas de Aquino, Suma de Teologia, I, .7, a.1

185 | a cardinalidad es un concepto central en matematicas, especialmente en teoria de conjuntos, que se refiere a la
cantidad de elementos que tiene un conjunto.

84



Capitulo 2. Profundizacion histérica del concepto infinitud

grandeza y hermosura de las criaturas, se puede llegar, por analogia, a contemplar a su Autor” Sab
13,5. Este pasaje biblico expresa una intuicion natural del ser humano que, al contemplar la
grandeza, belleza y orden de la creacidn, es posible remontarse a Dios, su Creador. Por tanto, la
creacion funciona aqui como signo visible que remite a una realidad invisible, una idea que también
aparece en Rom 1,20. Viene bien subrayar que el término ‘por analogia’ (en algunas traducciones
dice ‘por su semejanza’) indica que la creacion no es Dios, pero refleja algo de su grandeza, como

un espejo siempre insuficiente, pero real.

De todo lo dicho hasta aqui, a nuestro entender, la reflexion de Cantor sobre la infinitud creada
actual ofrece una plataforma fértil para el didlogo entre fe y razén. Sus nimeros transfinitos, lejos
de contradecir la teologia cristiana, pueden integrarse en una vision del mundo donde lo creado
refleja, aunque de manera limitada, la perfeccion y la infinitud del Creador. Su obra matemaética,
al evitar el error del panteismo y afirmar la trascendencia divina, se convierte en un testimonio mas
del principio biblico segln el cual “los cielos proclaman la gloria de Dios, el firmamento pregona
la obra de sus manos™ (Sal 19,2). Asi, el infinito no solo desafia la mente, sino que eleva el alma
hacia la contemplacién del Misterio. Es lo que nos deja entender a través de la siguiente cita:
“El transfinito [...] ocupa no so6lo la amplia dimension de lo posible en el conocimiento de Dios,
sino que presenta también un rico y siempre creciente campo de investigacién ideal y, segin mi
convencimiento, alcanza su realidad y existencia, en un cierto grado y en diferentes respectos,
también en el mundo de lo creado, para expresar la grandeza del creador, segln su absolutamente

libre designio, de manera mas intensa que lo que hubiera podido suceder por medio de un mero
‘mundo finito’>18,

En concreto, para Cantor, el concepto de lo transfinito, es decir los nimeros infinitos actuales mas
alla de lo finito, no es solo una nocién matematica abstracta, sino que cumple también un rol
fundamental en la teologia y la cosmologia. De hecho, en su pensamiento, y le sequimos en esta
direccion, el transfinito abre una dimension mas profunda en el conocimiento de Dios, ya que
permite al ser humano acercarse, aunque de forma limitada, a la magnitud de su infinitud. Ademas,
los infinitos transfinitos no solo existen idealmente en el pensamiento humano, sino que encuentran
una cierta realidad también en el mundo creado. Lo que implica que la creacion misma contiene
huellas de lo infinito, como lo hemos visto con Terrason, estructuras, relaciones o cantidades que,

por su naturaleza, superan cualquier limite finito. Una tal presencia de lo transfinito en lo creado

186 Georg Cantor. Gesammelte Abhandlungen mathematischen und philosophischen Inhalts. Edicion de Ernst Zermelo.
Hildesheim: Georg Olms Verlagsbuchhandlung, 1966, 405-406.

85



El hombre, infinito creado actual llamado a la divinizacion

refleja con mayor plenitud la grandeza de Dios. En linea con Sab 13,5, donde se dice que “por la
grandeza y hermosura de las criaturas se contempla a su Creador”, Cantor sugiere que un universo
que contenga aspectos infinitos es una manifestacion mas adecuada de un Dios infinito que un
universo estrictamente finito. El transfinito, por tanto, es para él signo de la libertad divina y medio

de glorificacién del Creador.
Terminemos con esta famosa postura de Cantor:

“Estoy totalmente de acuerdo con usted en la aceptacion de un comienzo temporal del mundo.
Desde siempre he considerado el opuesto dogma de la ciencia actual como algo que lesiona la sana
razén en grado sumo; y es posible mostrar que con el monstruoso absurdo de un infinito tiempo
transcurrido, tal como impropiamente se lo denomina, o de la eternidad del mundo o bien de su
materia, estan en conexién innumerables manifestaciones patoldgicas del tiempo moderno y de su
ciencia. Entiendo y valoro, por tanto, los muchos intentos que desde siempre se han hecho en la
filosofia cristiana en orden a probar por vias puramente demostrativas la finitud de la duracion
temporal pasada y, con ello, el comienzo de un mundo distanciado s6lo finitamente del presente.
Sin embargo, las demostraciones hasta ahora realizadas se apoyan, por lo que conozco, en la
presunta imposibilidad de los nimeros determinados infinitos [bestimmt-unendlichen], es decir,
sobre un dogma asimismo insostenible, que amenaza la perfeccion absoluta del ser sumo, contra el
gue Sto. Tomas se enfrent6 en su opusculo De aeternitate mundi. Por eso [...] no puede formularse
una demostracién de este tipo, que se apoya en la supuesta imposibilidad de los nimeros y conjuntos
determinados infinitos [...]. Ello no excluye en absoluto el que la finitud temporal de la creacién
pueda o incluso deba ser demostrada de otro modo racionalmente, si bien no de manera puramente
matematica”®’.

De manera sencilla, en esta densa y sugerente declaracion, Georg Cantor nos expone su firme
conviccidn respecto a la finitud temporal del mundo, alineandose con la tradicion de la filosofia
cristiana que afirma un inicio temporal de la creacion. O sea, Cantor rechaza tajantemente la idea
moderna de la eternidad del mundo o de su materia, calificindola como un monstruoso absurdo
que lesiona gravemente la razon sana. Hace falta indicar que esta critica no es meramente
cosmoldgica, sino que también toca un nervio teoldgico profundo: un universo eterno e increado
seria incompatible con la doctrina de la creacién ex nihilo, es decir, la ensefianza cristiana de que

Dios cre6 el mundo de la nada (2 Mac 7,28).

Cabe decir que, Cantor muestra una gran lucidez teoldgica al advertir que muchas de las tentativas
racionales y filosoficas para probar esta finitud, como aquellas que se basan en la supuesta
imposibilidad de niameros infinitos determinados, se sustentan en un ‘dogma insostenible’. Lo que

nos parece mas bueno es que reconoce que tales argumentos fueron criticados por santo Tomas de

187 Cantor, Briefe, 298.

86



Capitulo 2. Profundizacion histérica del concepto infinitud

Aquino, quien en su tratado De aeternitate mundi defendi6 que no era posible demostrar de forma
puramente racional y menos aun, matematicamente, que el mundo tuviera un inicio temporal, sin

apelar a la fe revelada.

En nuestro entendimiento, Cantor coincidiria con este planteamiento. Sin embargo, mantiene que
la creacion finita en el tiempo puede y debe sostenerse desde la razén, aunque por otros caminos
que no sean el rechazo de los infinitos actuales, cosa que él mismo habia desarrollado positivamente
en sus teorias matematicas de los numeros transfinitos. En definitiva, para Cantor, es posible
mantener una vision del infinito en el plano abstracto sin caer en el error de asumir un mundo
eterno. Asi, logra armonizar el pensamiento matematico con la revelacion cristiana, respetando

tanto la l6gica del intelecto como el misterio de la creacion divina.

Conclusiodn. Sintesis teoldgico-historica de la infinitud desde Anaximandro a Cantor

En este segundo capitulo de nuestra investigacion, hemos podido adentrarnos mas en la
comprension de la cuestion de la infinitud a lo largo de los siglos, desde los presocraticos hasta la
teoria de los nimeros transfinitos de Georg Cantor, con la ayuda de Manuel Cabada Castro. Este
recorrido nos revela un itinerario mas que meramente intelectual, queda profundamente teoldgico.
De hecho, el hilo conductor de esta historia se articula en torno a la pregunta por el significado de
lo infinito en relacion con Dios Creador y su obra, y concluye en la certeza de que sélo El, “antes
que naciesen los montes y formases la tierra y el mundo, desde la eternidad y hasta la eternidad, ti
eres Dios” (Sal 90,2); es el verdadero Infinito, mientras toda creatura participa de esa infinitud a
su modo, sin llegar a poseerla en ‘acto propio’. Viene bien decir aqui, que el tercer capitulo nos

dird mas sobre el porqué de esta realidad desde el ambito teoldgico.

En este itinerario teoldgico, la infinitud ha pasado de ser principio cosmoldgico impersonal
a atributo divino intransferible, de categoria filoséfica potencial a realidad matematica creada, y
finalmente a signo sacramental de la gloriosa presencia de Dios. La Escritura y el Magisterio
insisten en que Dios es infinito, pero que la creacion permanece finita y dependiente: “Todas las
aguas van al mar, y no se llena el mar; al lugar al cual fluyen, alli vuelven para correr otra vez”
(Ecl 1,7). Como el mar acoge los rios sin agotarse, Dios mantiene el universo sin consumirse. La
infinitud revelada en Cristo, “Yo soy el Alfa y la Omega, el principio y el fin” (Ap 22,13),
transciende todo numero y toda medida, y llama a la criatura finita a participar de su amor eterno.

87



El hombre, infinito creado actual llamado a la divinizacion

El camino desde Anaximandro hasta Cantor, cuando se lee con ojos de fe, no es una fantasia
matematica, sino una progresiva profundizacion en el misterio de Dios y de la creacion. El infinito
creado actual, lejos de rivalizar con el infinito absoluto, es un eco diminuto y siempre creciente de
la gloria divina, que nos recuerda, segun Heb 1,3, que “en ¢l viven, se mueven y son”. La tarea de
la teologia es acoger este eco con humildad, discernirlo en medio de tantas ilusiones, y guiar al

corazon humano hacia el Infinito que no puede ser limitado, medido ni agotado.

En el tercer capitulo de nuestra investigacion presentaremos la relacion que podria existir
entre el infinito absoluto que es Dios y el infinito creado actual. El infinito creado actual hace
referencia al hombre. De hecho, este capitulo nos conduce a la categoria teoldgica de la
divinizacion (theosis) que, desde nuestro entendimiento, es el nucleo de la soteriologia cristiana.
Conviene indicar que, a lo largo del tercer capitulo el término de infinito creado actual nos ayuda
a entender mejor la categoria de la divinizaciéon. Entendemos la divinizacion como una relacién

que conduce el hombre o el infinito creado actual a participar plenamente del ser divino de Dios.

Hace falta indicar que esta participacion no significa una fusion ontoldgica ni la disolucion de la
identidad de la criatura, sino la comunicacion real de la vida divina, que eleva al hombre a una
comunion transformante con Dios, manteniendo la distincion entre Creador y criatura, tal como lo
ha afirmado constantemente el Magisterio'®. EIl hombre, como infinito creado actual, posee en su
intelecto y voluntad; facultades abiertas al Absoluto; una disposicion intrinseca a acoger la plenitud

de Dios, que en Cristo se nos ha hecho accesible (Jn 1,16).

En este capitulo, exploraremos cémo la infinitud divina no permanece lejana e inalcanzable, sino
que se comunica por gracia, configurando al hombre a imagen del Hijo y capacitandolo para la
vision beatifica, meta Gltima de la existencia cristiana (1 Jn 3,2). Analizaremos como esta doctrina,
que integra la tradicion biblica, patristica y magisterial, se podria entender mejor con la nocién

filoso6fica de infinito creado actual.

188 DH 3001-3002.

88



Capitulo 3. La divinizacion como relacion teologica entre el infinito absoluto y el infinito creado
actual

CAPITULO III. LA DIVINIZACION COMO RELACION TEOLOGICA ENTRE EL
INFINITO ABSOLUTO Y EL INFINITO CREADO ACTUAL

Introduccion

En este tercer capitulo de nuestra investigacion, queremos presentar la relacién que podria
haber entre el infinito Absoluto y el infinito creado actual que consideramos aqui como el hombre.
Sin embargo, conviene subrayar, con Castelao que pensar al hombre como una infinitud creada
actual “por supuesto, no niega las limitaciones espacio-temporales en las que acontece la historia
de la humanidad y todas y cada una de nuestras vidas, pero que, en lugar de considerar esas
limitaciones como esenciales, estructurales y ontologicas, las piensa, por el contrario, como
provisionales, transitorias y nunca definitivas para la condicion criatura”*®®. Hace falta explicarnos

mas para que nos entendamos bien.

Desde nuestra perspectiva, la afirmacién segun la cual las limitaciones espacio-temporales
no deben ser entendidas como esenciales ni definitivas para la condicion de la criatura nos da la
posibilidad de abrir una perspectiva profundamente teoldgica y existencial. Por cierto, reconocer
que nuestra vida se desarrolla en el marco de lo temporal y lo finito no significa reducir nuestra
identidad ni nuestro destino a estas condiciones. Es una pura evidencia que, la historia de la
humanidad y la de cada persona acontecen inevitablemente en el tiempo y el espacio'®. Sin
embargo, estas coordenadas no constituyen de ninguna manera el nacleo ontoldgico del ser
humano, sino que mas bien son mediaciones provisorias de su peregrinar hacia la plenitud. Por
tanto, creemos y afirmamos al inicio de este capitulo que considerarlas como transitorias permite
iluminar la vida desde la esperanza cristiana. O sea, lo finito no es un encierro absoluto, sino un

ambito de transito hacia lo eterno.

Ademas, seria en esta linea que la tradicién cristiana ha insistido en que el hombre esta
marcado por la finitud, pero destinado a una plenitud que lo supera, pues su vocacion Ultima es la

comunidn con Dios. “el hombre supera infinitamente al hombre%%, Por ejemplo, en la reflexion

189 Pedro Castelao. “La criatura, la libertad y la infinitud”. En Pensar el hombre. La teologia ante los nuevos
planteamientos antropolégicos, dirigido por Jesis Garcia Rojo, 151-170. Salamanca-Madrid: Servicio de
Publicaciones, Universidad Pontificia de Salamanca, Boadilla del Monte, 2018, 154.

19 Aurele Kolnai. La divinizacion y la suma esclavitud del hombre. Madrid: Ateneo, 1952, 24.

191 Blaise Pascal. Pensamientos. Traduccion de Xavier Zubiri. Madrid: Alianza, 1981.

89



El hombre, infinito creado actual llamado a la divinizacion

de Eckhart, el hombre por el desprendimiento y el abandono llega a la comunion con Dios®2. Y es
justamente lo que intentaremos demostrar a través de la categoria de la divinizacion. El
reconocimiento de que las limitaciones no son estructurales, sino condiciones pasajeras, abre la
comprension de la existencia humana como camino y proceso de transformacion. El ser humano,
creado a imagen de Dios, no esta confinado a lo limitado, sino llamado a participar de la infinitud
divinal®3, Por eso, las limitaciones se convierten en ocasion de crecimiento, de apertura y de
confianza, més que en una condena a la caducidad. La pregunta es qué sucede con la plenitud
escatologica de la criatura, la exigencia de mantener su identidad y su convergencia Gltima con la

perfeccidn del amor de Dios.

Una tal manera de concebir las cosas nos posibilita evitar tanto el desprecio de lo temporal
como su absolutizacion. Por ejemplo, en el NT, es muy claro que la finitud se asume en la
encarnacion misma de Cristo, que entra en el tiempo y en el espacio, pero no para validarlos como
definitivos, sino para abrirlos a la eternidad. En consecuencia, la historia personal y colectiva, con
sus limites, dolores y caducidades, pueda ser vista como escenario en el que Dios despliega su plan
de salvacion. Lo pasajero, por tanto, no agota al ser humano; mas bien lo orienta hacia su destino

eterno.

En este capitulo, nuestra investigacion se articulara en tres partes. En la primera parte que
representa el primer punto, intentaremos explicitar el concepto de ‘infinito creado actual’ que
aplicamos al hombre. En la segunda parte, intentaremos presentar algunas consideraciones biblicas
que permiten afirmar que el hombre no debe concebirse como un ser finito absoluto, sino como un
infinito creado actual, abierto a la plenitud de Dios. Para ello, nos viene bien iniciar con un analisis
detallado de Gn 1,26-27, donde el hombre es creado a imagen y semejanza de Dios, y del Sal 82,6,
que resuena en la tradicién como una clave para comprender la vocacion divina del ser humano®®.
En el NT, nos detendremos particularmente en 2 Pe 1,3-4, donde se habla de la participacion del
hombre en la naturaleza divina, constituyendo un fundamento explicito para la doctrina de la
divinizacion. Este recorrido biblico nos permitira sentar la base para superar una concepcion

meramente finita del hombre, mostrando como su ser espiritual esta intrinsecamente orientado

192 Alain De Libera. Eckhart, Suso, Tauler y la divinizacion del hombre. Palma de Mallorca: José J. de Olafieta,
1999. 86-87.

193 pedro Urbano Lépez de Meneses. Theosis. La doctrina de la divinizacién en las tradiciones cristianas. Pamplona:
EUNSA, 2001, 114-115.

194 Urbano, 30.

90



Capitulo 3. La divinizacion como relacion teologica entre el infinito absoluto y el infinito creado
actual

hacia lo infinito. “Porque desde el inicio, [...] el ser humano es interlocutor de Dios, que tiene con
él una especial afinidad, que puede establecer con su creador una alianza y que, libremente, puede

o serle fiel o quebrarla”!®,

En la tercera parte del capitulo, abordaremos el desarrollo de la relacion entre Dios y el
infinito creado actual en términos de divinizacion, retomando especialmente el pensamiento de
Ireneo de Lyon y Atanasio de Alejandria (con otros Padres), quienes de manera privilegiada

transmitieron la doctrina de la theosis en la tradicion patristica.

Finalmente, concluiremos el capitulo, subrayando que esta relacién de divinizacion debe
ser entendida como una respuesta libre del hombre a la llamada de Dios, una vocacion originaria
que no consiste en anular la diferencia entre Creador y criatura, sino en ser transformado para “ser
santo como Dios es santo” (Lv 19,2; Mt 5,48). En esta linea, partiremos de Gn 3,5, texto clave para
comprender como la tentacion humana de apropiarse indebidamente de la divinizacion distorsiona

su verdadero sentido, que no es fruto de la autosuficiencia, sino de la gracial®.

1. El hombre, infinito creado actual

Al inicio de este capitulo, nos viene bien hacer una aclaracion en cuanto al hombre como
infinito creado actual. Es verdad que hablar del hombre como un ser infinito puede parecer un
contrasentido. Como hemos visto en los puntos anteriores, es obvio que el ser humano es finito en
su cuerpo, en su tiempo, en sus fuerzas. Sin embargo, en el fondo de su ser, se descubre una
aspiracion ilimitada, un anhelo que no encuentra reposo en ningdn bien temporal*®’. En efecto, el
hombre vive entre la experiencia de su limite y la conciencia de un horizonte que lo trasciende. Su
pensamiento, su amor y su voluntad tienden hacia lo absoluto, hacia una plenitud que nunca se
agota. Por eso podria afirmarse que el hombre es, a la vez, infinito creado, actual y potencial. Es
decir, infinito creado porque su ser participa de un origen infinito, actual porque el infinito esta ya
presente en su espiritu, y potencial porque su existencia entera es un dinamismo de apertura hacia

su origen. Hay que subrayar que estas tres dimensiones no se oponen, sino que se completan y

195 Castelao, “La criatura, la libertad y la infinitud”, 155.

19 Cardenal Christoph Schénborn. De la muerte a la vida. Peregrinacion, Reencarnacion, Divinizacion. Valencia:
EDICEP, 2000, 48-51.

197 San Agustin, Confesiones, I,1.

91



El hombre, infinito creado actual llamado a la divinizacion

explican mutuamente. Es decir, solo en su complementariedad se manifiesta la verdad del ser

humano. Expliquemos maés.

El hombre es un infinito creado actual porque su infinitud no procede de si mismo, sino del
Infinito Absoluto que lo crea. Su ser es donado, participado. Es decir, no es el origen de si sino la
expresion de un principio superior. En la tradicion teoldgica, el hombre es comprendido como
imagen y semejanza de Dios (Gn 1,26-27). En otras palabras, diriamos que es un reflejo finito de
un Infinito Actual'®®. Y esta relacion fundante explicaria el hecho segun el cual, aunque limitado,
esté abierto sin medida a la totalidad del ser. En efecto, su razon busca conocer el todo, su voluntad
desea el bien supremo, su corazon anhela una felicidad que ninguna realidad finita puede colmar.
En este sentido la infinitud del hombre seria la huella del Infinito Absoluto en la criatura. O sea,
no se trataria de un atributo sustancial, sino de una estructura de apertura. Ser un infinito creado
actual significaria vivir en relacion. Es decir, depender de un principio que, al mismo tiempo,
confiere sentido, orientacién y dignidad. Y en nuestra investigacion, aplicariamos este principio a
Dios.

A partir de la lectura de Cabada, la infinitud del hombre no se reduciria a una mera
orientacion hacia el infinito. Segun él, la capacidad del entendimiento del hombre “implica en si
[...] una determinada estructura ‘actual’ y no meramente ‘potencial’”!%, Desde esta postura,
podriamos deducir que se nota una distincion fundamental entre lo que una mente puede llegar a
ser y lo que ya es en su funcionamiento real. En otras palabras, no se trata simplemente de que el
ser humano tenga la posibilidad de conocer o comprender infinitamente. Se trata principalmente
del hecho segun el cual su entendimiento posee una forma concreta que le permite pensar
activamente, organizar conceptos y captar la realidad. Y esta estructura ‘actual’ significaria que la
mente humana no es un vacio pasivo esperando ser llenado, sino un sistema ya operativo que
facilita el proceso de conocimiento. O sea, nuestra capacidad intelectual no se limita a un potencial
abstracto. Pues, existe en la practica, en acto, y posibilita el aprendizaje, la reflexion y la

interpretacion de experiencias.

Por tanto, podriamos decir que hay en el hombre una presencia actual del Infinito, una

participacion viva y operante que se manifiesta en su espiritu. Por cierto, como hemos visto, solo

198 Jean Terrasson, 181.
19 Cabada, Recuperar la infinitud, 551.

92



Capitulo 3. La divinizacion como relacion teologica entre el infinito absoluto y el infinito creado
actual

Dios es Infinito en Acto, plenitud absoluta del ser. Pero el hombre al poseer alma racional, participa
en acto de esta infinitud. Es decir, en el pensamiento y en el amor, el infinito se hace presente en
la finitud. El intelecto humano, por su capacidad de conocer lo universal, trasciende los limites de
la experiencia sensible. La voluntad, al tender hacia el bien en cuanto tal, se abre al horizonte del
bien absoluto®®. En cada acto de verdad o de amor, el hombre actualizaria en si la huella del Infinito
actual. Conviene subrayar que no se trata de una equivalencia entre el hombre y Dios, sino de una

participacion. Pues, el hombre no es el Infinito, pero el infinito actia en él.

Esta presencia interior del infinito se expresaria en la capacidad del hombre de concebir el
todo y de amar sin limite. A modo de ejemplo, cuando el pensamiento se eleva a lo universal o
cuando el amor se entrega sin medida, el infinito ya no es solo una idea, sino una realidad
experimentada en el interior de la conciencia. Por tanto, la infinitud actual en el hombre se
manifiesta como una participacion de la plenitud divina en el ambito de lo humano. Por eso el
hombre no solo busca el infinito; ya lo lleva en si, de manera parcial es decir no completo pero
real. En su espiritu, el Infinito creador se hace presente como principio de conocimiento, libertad

y amor?®L, Esta interpretacion encontraria apoyo en el comentario de Cabada cuando dice:

“se puede afirmar con verdad que se tiene ya en cierto modo lo que se desea para poder desearlo.
De ahi la necesidad y la legitimidad del discurso sobre la infinitud [...] de una finitud que desea la
totalidad de la realidad, el infinito total, y que, justamente por tener tal inconcebible deseo,
‘participa’ ya de esa irrestricta infinitud, pudiendo por ello ser denominada una ‘infinitud’ finita,
relativa o creada”?®?,

En nuestro entender, la expresion inconcebible deseo es fundamental. Podria ser entendida
en termino de potencia. EI hombre en su condicion de infinito creado actual, no esta cerrado ni
acabado, sino en perpetuo crecimiento hacia su origen. O sea, en el conocimiento, la moralidad, la
creatividad, siempre puede ir méas alld de lo meramente finito. Ninguna verdad conocida agota su
deseo de comprender, ningun bien alcanzado satisface por completo su deseo de perfeccién. La
infinitud potencial del hombre se expresaria en este dinamismo incesante, en esta apertura a un

crecimiento que encuentre su satisfaccion en el Infinito Absoluto.

200 Cabada, Recuperar la infinitud, 555.
201 Cabada, Recuperar la infinitud, 557.
202 Cabada, Recuperar la infinitud, 558.

93



El hombre, infinito creado actual llamado a la divinizacion

Sin embargo, y es importante subrayarlo, este inconcebible deseo no podria existir sin un
fundamento superior actual. Aqui adquiriria sentido profundo la afirmacion de Gutberlet citado por
Castelao: “todo infinito potencial presupone ya la existencia de un infinito actual como su limite
suprafinito”?%, Esta afirmacion, desde nuestro contexto, expresaria una verdad metafisica y
teoldgica decisiva. En efecto, el movimiento hacia lo infinito, la tendencia sin término, no podria
sostenerse si no existe en acto aquello hacia lo que se tiende. En otras palabras, la potencia solo
tendria sentido en relacidon con el acto que la perfecciona. EI hombre, en su apertura infinita,
presupone la existencia real del Infinito actual, de Dios, como su principio y su fin. Sin ese limite
suprafinito, la infinitud potencial del hombre seria absurda. O sea, una apertura vacia, una

aspiracion sin objeto.

La concepcion del hombre como infinito creado actual se vincularia directamente con la
categoria de divinizacion. Si el ser humano posee en si una apertura hacia lo infinito y una tendencia
natural a trascender sus limites, entonces su destino Gltimo en la vision cristiana seria participar de
la vida divina. La infinitud creada del hombre no busca autosuficiencia, sino union con la fuente
de Dios. En este sentido, la divinizacion no implicaria que el hombre se convirtiese en Dios por
naturaleza, sino que, mediante la gracia, su espiritu se eleva y participa del ser divino. Asi, la
aspiracion infinita del hombre encuentra su plenitud en la comunién con lo eterno, donde su
infinitud creada actual alcanza su cumplimiento en la plenitud de lo divino. Pues, el hombre no es
un fragmento del universo cerrado sobre si mismo, ni un dios que se basta. Su infinitud creada
actual lo arraiga en el Infinito Absoluto. A continuacion, buscaremos poner de relieve que el
hombre como infinito creado actual tendria por su naturaleza misma a la divinizacién. Pues, la
infinitud creada actual del hombre consiste en abrirse al Infinito Absoluto, conocerlo y tender hacia

z

El

Empecemos por presentar algunas consideraciones biblicas que nos permitirian afirmar que
el hombre no debe concebirse como un ser finito absoluto, sino un infinito creado actual, abierto a

la plenitud de Dios.

203 Castelao, Morfologia del infinito.

94



Capitulo 3. La divinizacion como relacion teologica entre el infinito absoluto y el infinito creado
actual

2. El ser humano como infinito creado actual: bases biblicas de la divinizacion del
hombre

2.1. Lo infinito creado actual a la luz de las bases biblicas de la divinizacion

enel AT

2.1.1. Lo infinito creado actual en Gn 1,26-27204

De entrada, conviene indicar que este pasaje de Gn 1,26-27 constituye, desde nuestra
interpretacion, un punto fundamental de la reflexion teoldgica sobre la condicion del hombre en el
AT y, diriamos en toda la tradicién cristiana. Es el pasaje mas citado por el Magisterio de la Iglesia
para poner en relieve la dimension sagrada del hombre, y sobre todo a la hora de tratar la dignidad
del hombre. De hecho, cuando el texto biblico afirma sin ambigiiedad: “Dijo Dios: ‘Hagamos al
ser humano a nuestra imagen, como semejanza nuestra’” (Gn 1,26), esta proclamando una verdad
radical sobre el ser humano; o sea su dignidad incomparable y su apertura ontoldgica hacia lo
divino. Cuando leimos este pasaje (Gn 1, 26-27) en el marco de la revelacion y de la tradicion
teoldgica, podriamos entender que es un pasaje que nos introduciria (en cierto sentido) en la
comprension del hombre como “infinito creado actual”, es decir, como criatura finita en cuanto a
Su ser propio, pero abierta en acto a participar de la infinitud de Dios. Es necesario a este nivel de
nuestro trabajo sefialar que la expresion “imagen y semejanza” no puede reducirse a una simple
meté&fora antropoldgica ni a una comparacion externa con el Creador. Esta lectura encontraria
apoyo en Luis Granados Garcia. De hecho, al comentar a san Maximo “la imagen divina
corresponde a la esencia divina, que es incorruptible, inmortal e invisible y que el alma recibe
naturalmente. A diferencia de esta, la semejanza se refiere a las operaciones (energeiai) de Dios,
marcas permanentes de su gran bondad, que no poseemos naturalmente sino que adquirimos por
nuestra autodeterminacion personal. Por tanto, el hombre, imago Dei, debe caminar hasta la
semejanza con su Creador, a través de su movimiento libre”?% a ejemplo de Cristo que nos ha
salvado por medio de su accidn en el tiempo. Este enfoque esta en continuidad con el comentario

que ha hecho Larchet sobre la reflexion de Maximo Confesor en cuanto al tema de la divinizacion.

204 «y dijo Dios: ‘Hagamos al ser humano a nuestra imagen, como semejanza nuestra, y manden en los peces del mar
y en las aves de los cielos, en las bestias, en todas las alimafias y en todas las sierpes que serpean por la tierra.’

Cred, pues, Dios al ser humano a imagen suya, a imagen de Dios lo cred, varon y hembra los cred”.

205 Luis Granados Garcia. “Seréis como dioses a imagen de Cristo. La divinizacion del hombre a través de su accion
seglin san Maximo el Confesor”. En Revista agustiniana, Vol. 49, N° 148, 2008, (105-156), 114.

95



El hombre, infinito creado actual llamado a la divinizacion

Por cierto, segun su reflexion sobre Maximo “ecl hombre deviene verdaderamente dios,
permaneciendo plenamente hombre. EI hombre divinizado es conducido més all& de los limites de

la naturaleza”2%,

Desde el horizonte veterotestamentario ya se reconoce que la relacion es mas profunda por la mera
razén de que el hombre esté constituido de tal manera que porta en si mismo la huella ontoldgica
de Dios. Y es justamente esta condicion que lo posibilita trascender cualquier definicion puramente
naturalista y lo proyecta hacia una vocacion que no se agota en su finitud. A modo de ejemplo,
Gregorio de Nisa, ha interpretado este versiculo como el inicio de un dinamismo espiritual que
tiene su consumacion en la divinizacion?’. Considera esta vocacion del hombre como un deseo
inagotable que pone al hombre en camino de la perfeccion. La perfeccion entendida como “un

progreso constante”?%,

Entonces, al volver al pasaje de Gn considerado, en nuestra interpretacion, la “imagen” se recibe
en la creacion, pero la “semejanza” se realiza progresivamente en la comunion con Dios. Una tal
interpretacion nos conduce a decir que, el pasaje no sélo afirma lo que el hombre es, sino también
lo que esta llamado a ser, es decir participante de la vida divina. En consecuencia, partiendo de este
horizonte se podria entender mejor nuestro concepto de infinito creado actual. Es decir, el hombre
no posee en si mismo o por si mismo la infinitud de Dios, pero esta constituido por Dios con un
dinamismo que lo abre a ella. Sus facultades de conocer y de amar, como lo habia afirmado santo

209

Tomas de Aquino en la Suma de Teologia=*”, son reflejo de la infinitud de Dios porque nunca se

agotan. El intelecto siempre puede conocer mas, y la voluntad siempre puede amar mas.

A continuacion del andlisis del pasaje elegido, nos damos cuenta de que, el mismo texto de
Gn vincula la condicion de imagen divina con la mision de dominar la creacion. Tengamos cuidado,
este dominio, lejos de significar explotacion o supremacia violenta, expresa la participacion del
hombre en el ‘sefiorio’ de Dios. De hecho, en este encargo se reconoce que la vida del hombre no

esta cerrada en su propia finitud, sino proyectada hacia una tarea que, diriamos, lo desborda y que

206 Jean-Claude Larchet. La divinisation de I’homme selon saint Maxime le Confesseur. Paris: Cerf, 1996, 582.

207 Gregorio de Nisa. La gran catequesis. Introduccion y notas de Mario Naldini. Traduccion del griego de Argimiro
Velasco, O.P. Madrid: Ciudad Nueva, 1990, V,7.

208 Cordovilla, Teologia de la salvacién, 229-234.

209 santo Tomas de Aquino, Suma de Teologia, 1, q.93.

96



Capitulo 3. La divinizacion como relacion teologica entre el infinito absoluto y el infinito creado
actual

consiste principalmente en ordenar, custodiar y dar sentido al mundo creado®!°. Se encuentra una
intuicion similar en Gaudium et Spes segun la cual “el hombre es la Gnica criatura terrestre a la que
Dios ha amado por si mismo”?*! y, por ello, deduciriamos que su relacion con el cosmos no podria
ser meramente bioldgica, sino espiritual y ética. Una tal apertura podria confirmar la idea de que
el hombre es un infinito creado actual. Lleva en su ser capacidades actuales que le permiten de

trascender lo finito, de orientarse hacia su origen y de participar de la obra creadora.

También, y lo reconocemos, aunque el AT no formula explicitamente la doctrina de la
divinizacion como lo hard el NT, ya encontramos en él anticipaciones que parecen muy claras. Se
observa en Stavropoulos una idea analoga segun la cual “el Antiguo Testamento esta lleno de
ensefianzas en las que los hombres y las mujeres son vistos como hijos e hijas de Dios, con una
Unica llamada a la theosis, o sea, a la unién con Dios”?'2, Por ejemplo, el Sal 8,4-6 proclama: *“; Qué
es el hombre para que de él te acuerdes, el hijo de Adan para que de él te cuides? Apenas inferior
a un dios lo hiciste, lo coronaste de gloria y esplendor; le hiciste sefior de las obras de tus manos,
todo fue puesto por ti bajo sus pies”. Al acercarnos bien a este pasaje biblico del Antiguo
Testamento, nos damos cuenta de que este himno revela que el hombre, aunque criatura, posee una
dignidad casi divina que lo eleva por encima de lo meramente natural o finito. Una interpretacion
que nos recuerda la promesa de Dios al profeta Jr 31,33: “Sino que esta sera la alianza que yo pacte
con la casa de Israel, después de aquellos dias; oraculo de Yahveh: ‘pondré mi Ley en su interior
y sobre sus corazones la escribiré; y yo seré su Dios y ellos seran mi pueblo’”. Esta promesa nos
muestra que la relacién entre Dios y el hombre no esta destinada a permanecer externa, sino que se
interioriza, alcanzando una comunion que anticipa la divinizacién. En este sentido, podriamos decir
que la infinitud creada no es una categoria abstracta, sino la constatacién de que el hombre esta

llamado a llevar en si mismo el sello del infinito.

Con prudencia, podriamos afirmar que este analisis pareceria estar en consonancia con la

doctrina del Magisterio, en cierto sentido. En efecto, el Concilio Vaticano Il, en GS, afirma que “el

210 Concilio Vaticano I1. Constitucion pastoral Gaudium et Spes sobre la Iglesia en el mundo actual. 1965. n°12. DOI:
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-
spes_sp.html

211 Concilio Vaticano 11, Gaudium et Spes, n°24.

212 Christoforos Stavropoulos. Partakers of Divine Nature. Minneapolis: Light and Life Pub, 1976, 18.

97



El hombre, infinito creado actual llamado a la divinizacion

Hijo de Dios, con su encarnacion, se ha unido en cierto modo con todo hombre”?*3, Por tanto, la
encarnacion revelaria la verdad sobre lo que significa ser imagen de Dios. Este enfoque estaria en
continuidad con la reflexion de Rahner que considera “la Encarnacién como el necesario y

permanente comienzo de la divinizacion del mundo en su conjunto”?*4,

El hombre esta Ilamado a la union con el Verbo, en quien la infinitud absoluta se comunicaria a la
infinitud creada. Aungue no explicita, Rahner pareceria intuir una tal concepcion. En su reflexion,
“el Logos, que es infinito, cuando sale de si mismo y entra en el ambito de lo finito y quiere en él
y en su historia manifestar su propia esencia, se hace precisamente material y no se desprende de
esta materialidad en la plenitud de esta su manifestacion finita, sino que la mantiene consigo
eternamente”?'®. La gracia divina puede comunicarse plenamente a la criatura, transformandola y
elevandola, sin que la infinitud de Dios se limite ni que la finitud humana se pierda, reflejando la

union del finito con lo infinito.

A nuestro juicio, esta reflexion iluminaria retrospectivamente Gn 1,26-27, mostrando que desde la
creacion el hombre ha sido constituido con esta capacidad de comunion. EI hombre como infinito
creado no puede hacerse infinito por si mismo, ni usurpar la condicién divina como posesion
propia. Por ser infinito creado actual participa activamente de la divinidad por medio de la gracia.
Para ser mas preciso, diriamos que la infinitud creada del hombre lo hace capaz de Dios (capax

Dei), y la gracia lo une verdaderamente con El.

A modo de sintesis, diriamos que Gn 1,26-27 podria ser interpretado, desde nuestra
comprension, como la primera revelacion de que el hombre seria un infinito creado actual. No es
infinito en el sentido absoluto, pero su ser de imagen de Dios lo pone en un dinamismo de apertura
ontoldgica hacia la divinizacién. En el AT esta verdad se expresa en la dignidad incomparable del
hombre, en su mision de dominar la creacidn, en los salmos que lo presentan como casi divino y
en las promesas proféticas de una relacién cada vez mas intima con Dios. En consecuencia, esta
perspectiva iluminaria a la vez la comprension del hombre en el AT y fundamentaria la teologia
cristiana de la divinizacion. El hombre, en su ser historico, es finito; pero en cuanto imagen y

semejanza de Dios, es un infinito creado actual que no se agota nunca, porque siempre se abre al

213 Concilio Vaticano 11, Gaudium et Spes, n°22.

214 Karl Rahner. Schriften zur Theologie. Tomo V. Neuere Schriften. Einsiedeln-ZUrich: Benziger Verlag, 1964, 186-
187.

215 Karl Rahner. Schriften zur Theologie. Tomo V1. Neuere Schriften. Einsiedeln-Zirich: Benziger Verlag, 1965, 205.

98



Capitulo 3. La divinizacion como relacion teologica entre el infinito absoluto y el infinito creado
actual

Infinito que lo cred y lo llama a participar de su misma vida. Ahora veremos como se desarrolla la

compresion del hombre como infinito creado actual en el Sal 82,6.

2.1.2. Lo infinito creado actual en Sal 82,6216.

De entrada, conviene decir sin ambigiedad que el versiculo del Sal 82,6 “Yo habia dicho:

' 299

‘iDioses sois, todos vosotros hijos del Altisimo!’”, constituye, desde nuestro entendimiento uno de
los pasajes mas densos y misteriosos del Antiguo Testamento. De hecho, en este pasaje del AT se
pone en evidencia la paradoja de la condicion humana que, siendo criatura finita y limitada, esta
Ilamada a participar de una dignidad y de un destino que trasciende lo meramente natural. Cuando
consideramos los escritos de los Padres, el versiculo ha sido objeto de multiples interpretaciones a
lo largo de la tradicion judia y cristiana, y por tanto acabaria adquiriendo un lugar especial cuando
se lo considera a la luz de la categoria teoldgica de la divinizacion y de la comprension del hombre
como infinito creado actual. Urbano nos ilustraria bien esta perspectiva al estimar que este pasaje
como otros ha sido considerado “por los Padres, y no solo los orientales, como testimonios de la
vocacion original del hombre a compartir la misma vida de Dios. S6lo Dios es santo pero el hombre

tiene una vocacion a vivir con su Creador, a ser también santo”?*’.

En efecto, si en Gn 1,26-27 el hombre era presentado como imagen y semejanza de Dios, en el Sal
82,6 se explicita una dimension mas radical que reside en la filiacion divina y la participacion en
lo divino que convierte a los hombres en “dioses”. Hay que subrayar una vez mas que no se trata,
evidentemente, de una igualdad ontoldgica con el Creador, sino de una participacion real en su vida
y en su ser, inscrita ya en la estructura profunda del hombre como criatura llamada a trascenderse

en comunién con el Infinito.

A continuacién de nuestro analisis del Sal 82, hemos llegado a entender que su contexto
inmediato se ubica en el marco de un juicio divino contra los jueces de Israel, denunciados por su

injusticia. Lo fascinante aqui, es que Dios mismo aparece en medio de la asamblea, reprendiendo

216 «yo habia dicho: ‘jDioses sois, todos vosotros hijos del Altisimo!””. “Aunque el salmista concibe la existencia de
otros dioses, (que nosotros consideramos como los hombres) estd convencido de que el Dios supremo es un Dios de
justicia que defiende los derechos de los marginados de las sociedades humanas (82,3-4). El salmista da a entender
que todos los dioses menores, por ejemplo, los que favorecen a los malvados (82,2), estan condenados a morir, porque
no apoyan los objetivos de la justicia (82,5-7)”. William R. Farmer. Comentario biblico internacional. Comentario
catélico y ecuménico para el siglo XXI. Estella (Navarra): Editorial Verbo Divino, 1999, 766.

217 Urbano, 31.

99



El hombre, infinito creado actual llamado a la divinizacion

a los “jueces”; que en el pasaje son llamados “dioses” en cuanto representantes del poder divino;
por no gobernar con rectitud. Sin embargo, el versiculo 6, desde nuestra interpretacion introduce
un matiz teolégico de mayor profundidad. Expliguémonos méas. EIl hecho de llamar a los jueces
“dioses” no consiste s6lo de un titulo honorifico ligado a la funcién judicial, sino méas bien de una
afirmacion ontoldgica sobre la condiciéon humana: “jDioses sois, todos vosotros hijos del
Altisimo!”. Una tal declaracion se convierte en una clave para comprender que el hombre, aunque
mortal y sometido a la corrupcion, lleva inscrita en si mismo la huella de la divinidad?®. En la
exégesis patristica, este pasaje fue leido no tanto en su contexto politico o social, sino en relacion
con la vocacion Gltima del hombre que es la divinizacion?®. San Ireneo de Lyon, en Adversus
Haereses, al hablar del destino del hombre, insiste en que Dios se hizo hombre para que el hombre
se hiciera Dios, y este versiculo le sirve de apoyo para subrayar que la filiacién divina no es una
mera metafora, sino una realidad destinada a cumplirse plenamente en la economia de la

220

salvacion<<". Volveremos mas adelante sobre Ireneo de Lyon.

Con cautela, al considerar todo lo que hemos dicho, podemos decir que el Sal 82,6 podria
entenderse como una posible revelacién anticipada del hombre, en su condicién de criatura, como
un infinito creado actual. Es decir, no posee en si mismo el ser infinito de Dios, pero ha sido
constituido con una capacidad ontoldgica real de apertura al Infinito. Esta idea coincide con la de
Gregorio de Nisa en estos términos. “Por tanto, al ser también la eternidad uno de los bienes de la
naturaleza divina, era absolutamente necesario que la preparacién de nuestra naturaleza no
careciera tampoco de este bien, sino que en si misma tuviera la inmortalidad, de modo que, gracias
a esta facultad innata, pudiera conocer lo que estd por encima de ella y desear la eternidad
divina”??*,

A continuacion, el pasaje habla de ser “hijos del Altisimo”, lo cual introduce la categoria de
filiacion. En concreto, ser hijo implica compartir, aunque de manera derivada, la naturaleza del
Padre. Aqui radica la base biblica de la divinizacion en el AT. EI hombre no se agota en su finitud
bioldgica, sino que esta destinado a una comunién con el Absoluto que lo transforma y lo eleva.

La infinitud creada actual no significa que el hombre sea infinito en el mismo sentido que Dios,

218 Gregorio de Nisa, V,7.
219 Cordovilla, Teologia de la salvacidn, 210.
220 Cordovilla, Teologia de la salvacion, 220.
221 Gregorio de Nisa, V,6.

100



Capitulo 3. La divinizacion como relacion teologica entre el infinito absoluto y el infinito creado
actual

sino que su ser esta estructurado de tal manera que, en acto, participa ya de esa infinitud en cuanto
hijo del Altisimo. Lo que significa que, su vida, su inteligencia, su deseo, se caracterizan por una
apertura ilimitada que refleja la infinitud divina. Y un tal dinamismo se percibe claramente en la
experiencia antropolégica. EI hombre nunca se satisface plenamente con lo finito. Su deseo busca
siempre mas, su entendimiento nunca se detiene en un objeto particular, su voluntad aspira al bien

absoluto. Lo que nos deja entender Karl Rahner en la siguiente cita suya.
“Al experimentar su finitud de manera radical, él sobrepasa esa finitud, se experimenta como ser de
trascendencia, como espiritu. EI horizonte infinito del preguntar humano se experimenta como un
horizonte que siempre se aleja mas, al compas de las respuestas que el hombre llega a darse. El
hombre puede intentar dejar de lado la infinitud inquietante a la que se encuentra expuesto en su
cuestionamiento, puede, por angustia ante lo que inquieta, refugiarse en lo familiar y lo cotidiano,
pero la infinitud a la que se siente expuesto invade también su actuar cotidiano [...]. Toda respuesta
no es siempre sino el surgimiento de una nueva pregunta. EI hombre se experimenta como

posibilidad infinita, porque, de manera necesaria, en la praxis y en la teoria, siempre avanza hacia
un horizonte més amplio que se abre ante €l sin limite a la vista”??2,

Esta ‘inquietud’ fundamental, descrita también por San Agustin en las Confesiones?®?3; seria,
desde nuestra interpretacion, la expresion existencial de la infinitud creada actual. EI Sal 82,6, al
llamar a los hombres “dioses”, no hace sino confirmar esta verdad, porque la vocacion del hombre
no es permanecer cerrado en la finitud, sino vivir en un dinamismo de apertura a la plenitud divina.
En consecuencia, la divinizacion, en este sentido, no es algo afiadido extrinseco al hombre, sino la
realizacion de lo que ya esta inscrito en su ser como imagen y semejanza de Dios. El CIC retomaria
explicitamente la tradicidn patristica al afirmar que el Hijo de Dios se hizo hombre para hacernos
Dios??*, Hace falta decir que encontramos esta afirmacion en Atanasio de Alejandria®®® que

tendremos la oportunidad de desarrollar méas adelante.

Antes de terminar con este punto, conviene enfatizar que la afirmacion del Sal 82,6 también
plantea una critica a cualquier concepcion reductiva del hombre. De hecho, en la modernidad, con
frecuencia se ha visto al ser humano como un ente meramente finito, cerrado en sus limites
bioldgicos y sociales. Sin embargo, este versiculo nos recuerda que la verdad del hombre no puede
ser reducida a lo material. Su vocacion de ser “hijo del Altisimo” significa que esta

ontol6gicamente abierto a lo eterno. Y desde esta perspectiva, el concepto de infinitud creada actual

222 Karl Rahner, Traité fondamental de la foi, 46.

223 san Agustin, Confesiones, I,1.

224 CIC, n°460.

225 Atanasio de Alejandria, La Encarnacion del Verbo, VI11,54.

101



El hombre, infinito creado actual llamado a la divinizacion

nos resulta fundamental, pues, no dejaremos de decirlo, el hombre, aunque creado, esta constituido
como un ser infinito creado actual en acto, en cuanto su existencia esta siempre referida a Dios y
siempre abierta a participar de El. Por tanto, la infinitud creada no seria una contradiccion, sino la
mejor expresion de la tension constitutiva del ser humano, o sea, finito en su ser propio, pero

infinito en su apertura a lo divino.

Obviamente, hay, en el AT, otros pasajes que iluminan esta misma verdad. Por ejemplo, el
libro de la Sab 2,23 declara: “Porque Dios cred al hombre para la incorruptibilidad (o inmortalidad),
le hizo a imagen de su misma naturaleza”. Y podemos decir que este texto es paralelo al Sal 82,6
y refuerza la idea de que la inmortalidad y la comunion con Dios son parte constitutiva de la
vocacion del hombre. También, Dn 12,3 promete: “Los sabios brillaran como el fulgor del
firmamento, y los que ensefiaron a muchos la justicia, como las estrellas por toda la eternidad”. A
nuestro juicio, esta vision cosmica de la vocacion humana revelaria que el destino del hombre
consiste en participar de la gloria divina. Pues “transformado por la gracia, [...] llega a ser
semejante a Dios, porque las virtualidades de la naturaleza divina son asequibles para quien ha sido

creado a imagen de la divinidad”??®.

Cuando volvemos a considerar el contexto del Sal 82, su impacto es enorme en el ambito
de la ética y de la espiritualidad. En efecto, si el hombre es realmente hijo del Altisimo e infinito
creado actual, entonces toda su vida estaria llamada a reflejar esta condicion. Para ser méas concreto,
la justicia, la misericordia, la busqueda de la verdad ya no son simples exigencias morales, sino
expresiones de su divinidad participada. Una comprension que nos permite decir que el Sal 82 no
solo ilumina la ontologia del hombre, sino también su mision en el mundo. Pues, ser “dioses”
significa vivir como reflejo del Dios justo y misericordioso, siendo imagen de su gloria en medio
de la historia. Esta concepcion estaria defendida por el Vaticano Il en Lumen Gentium, que afirma
que “en la Iglesia, todos, lo mismo quienes pertenecen a la Jerarquia que los apacentados por ella,
estan llamados a la santidad”??’. La santidad que se entenderia aqui como divinizacion. Es la

realizacion plena de la infinitud creada en el infinito creado actual que es el hombre.

226 Urbano, 145.

227 Concilio Vaticano 11. Constitucion dogmatica Lumen Gentium sobre la Iglesia. 1964, n°39. DOI:
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121 lumen-
gentium_sp.html

102



Capitulo 3. La divinizacion como relacion teologica entre el infinito absoluto y el infinito creado
actual

A modo de conclusidn de este punto, diriamos que el Sal 82,6 revela en el corazon del AT
la verdad fundamental de la divinizacion del hombre. Dado que, al llamar a los hombres “dioses”
e “hijos del Altisimo”, el salmista proclama implicitamente que el hombre no puede reducirse a su
finitud biologica y mortal, sino que ha sido creado como un infinito actual, abierto y ordenado a la
participacion en la vida de Dios. Esta comprensidn encuentra resonancias en otros pasajes biblicos
y en la tradicion patristica, y habria sido confirmada implicitamente, desde nuestra interpretacion
por el Magisterio en el Concilio Vaticano I1. El hombre, en su ser mas profundo, es imagen de Dios
y estd llamado a la semejanza, es decir, a la divinizacion. Y desde nuestro analisis, la infinitud
creada actual seria la categoria que mejor expresaria esta tension constitutiva. Es decir, ser criatura
finita, pero estructurada hacia el Infinito, abierta a una plenitud que solo puede venir de Dios. En
consecuencia, estimamos que, el Sal 82,6 se convierte en un pilar fundamental de la antropologia
teoldgica, recordandonos que la vocacion ultima del hombre es participar de la vida divina, ser

transformado por la gracia y llegar a ser, verdaderamente, ‘dios por participacion’2?®,

Ahora nos toca ver el fundamento biblico del infinito creado actual o el hombre en el NT.
Partiremos de 2 Pe 1,3-4.

2.2. Lo infinito creado actual o el hombre en el NT: 2 Pe 1,3-4°%9

De entrada, nos parece bien indicar que el pasaje biblico de 2 Pe 1,3-4 es uno de los pasajes
mas relevantes y explicitos del NT en relacion con la doctrina de la divinizacién. De hecho, en el
pasaje, encontramos la expresién mas clara de lo que los Padres de la Iglesia desarrollaron como
theosis, la participacién del hombre en la vida divina. Cuando consideramos de manera general el
pasaje, nos queda claro que, a través de estas palabras, el apostol nos sefiala que el destino del

hombre, redimido en Cristo y renovado por el Espiritu Santo, no es solamente la justificacion ni

228 Schonborn, 38.

229 «Sy divino poder nos ha concedido todo cuanto necesitamos para la vida y la piedad, mediante el conocimiento de
aquel que nos ha llamado por su propia gloria y virtud. Por ellas nos ha otorgado las preciosas y sublimes promesas,
para que por ellas lleguéis a ser participes de la naturaleza divina, huyendo de la corrupcion que hay en el mundo a
causa de la concupiscencia”. 2 Pe 1,3-4. “El ‘poder divino’ mencionado aqui se ha traducido en todos los dones
espirituales presentes en nosotros gracias a una llamada que recibimos a alcanzar la ‘propia gloria y potencia’ de Dios,
es decir, a ser elevados por encima del curso normal de la vida humana. [...] El cumplimiento de la gracia es un asunto
de grandes ‘promesas’, de manera que la existencia cristiana surge como una nocion dindmica: el paso de un mundo
corruptible a la esfera estable de la naturaleza divina. Tras estas nociones subyace la ‘huida del mundo’. El concepto
de tal huida (fuga mundi) animé posteriores movimientos monasticos. El prop6sito de esta huida es compartir la
naturaleza de Dios, llamada divinizacion en la ulterior teologia patristica y en la tradicion mistica. Este versiculo
desempeiid un importante papel impulsor del desarrollo de ambas lineas de tradicion”. Farmer, 1656-1657.

103



El hombre, infinito creado actual llamado a la divinizacion

una perfeccion moral, sino mas bien algo ontoldgicamente mas radical que consiste en el hecho de
llegar a participar de la misma naturaleza de Dios?°. Una tal afirmacion, leida a la luz de la
categoria teologica del “infinito creado actual”, nos ofrece, a nuestro juicio, una clave decisiva para
comprender cémo el hombre, siendo finito, es llamado y constituido en una apertura radical al
Infinito, y como, en la economia de la salvacion, una tal apertura se actualiza en la comunion con

la vida divina.

En primer lugar, el pasaje pone en relacion la iniciativa divina y la respuesta humana. Todo
parte del “divino poder” de Dios, que concede al hombre cuanto necesitamos para la vida y la
piedad. Otra vez aqui, resalta claro que la infinitud del hombre no es autbnoma, no surge de si
mismo, sino que es participacion, don, gracia. Y cuando nos fijamos bien, el pasaje subraya la
diferencia ontoldgica que existe entre Dios como infinito absoluto y el hombre como infinito creado
actual. Por cierto, el hombre no se hace infinito por naturaleza, sino por participacion en la infinitud
de Dios. Es que, la clave se encuentra en la expresion “participes de la naturaleza divina”.
Detengdmonos sobre la palabra “participar”. Esta palabra desde nuestra investigacion, indica, a
nuestro juicio, que lo que el hombre recibe no es una ilusion simbdlica ni una mera atribucion
moral, sino una real comunicacién de vida, que no destruye la condicion de criatura, pero que eleva
al hombre a un nivel que supera su finitud. Como ya ha mostrado Schénborn se trata del
“restablecimiento del hombre en su dignidad originaria”?®!. La infinitud creada actual se
manifestaria aqui como la capacidad ontoldgica de ser asumido y transformado por la gracia para

vivir en comunién con Dios.

Ademas, creemos que el pasaje se coincidiria profundamente con lo afirmado en el Concilio
Vaticano Il. Por cierto, en Lumen Gentium, se ensefia que el plan eterno del Padre es “elevar a los
hombres a participar de la vida divina”?32, Hace falta reconocer que los Padres del Concilio no han
dudado en utilizar el mismo lenguaje de 2 Pe, subrayando que el fin Gltimo de la creacién y de la
historia es la divinizacion de la humanidad, basandose sobre la expresion “participes de la
naturaleza divina”. Esta expresion, como veremos en el siguiente punto, ha sido objeto de un rico
desarrollo en la patristica. Con el analisis del pasaje de Pedro, nos damos cuenta de un punto de

convergencia con la categoria de infinito creado actual. Es que, el hombre no es infinito en si, pero

230 Schonborn, 42.
231 Schonborn, 42.
232 Concilio Vaticano 11, Lumen Gentium, n°2.

104



Capitulo 3. La divinizacion como relacion teologica entre el infinito absoluto y el infinito creado
actual

en cuanto participa de lo divino, entra en un dinamismo que no tiene término, pues siempre puede

recibir mas de la plenitud de Dios sin agotarla jamas.

El trasfondo antropoldgico de este pasaje, a nuestro juicio, es igualmente significativo. El
hombre, marcado por la concupiscencia y la corrupcion, es liberado y transformado por las
promesas divinas. La infinitud creada actual no significa ausencia de limitaciones naturales, como
hemos dicho en los puntos anteriores, sino capacidad de trascender la condicion corrompida por el
pecado para ser transfigurado en comunion con el Infinito Absoluto. La referencia explicita a huir
de la corrupcién del mundo muestra que la divinizacion no es un proceso automatico ni magico,
sino que exige la respuesta libre del hombre, su cooperacion con la gracia. Schénborn reforzaria
esta comprension nuestra cuando afirma que “la gracia nos eleva y nos conforma con Dios, ella
nos concede la capacidad de una dicha infinita, la felicidad de Dios, para la que El nos ha creado,

a la que nunca cesaremos de tender, a no ser por cometer el error de una autodivinizacion’233

Desde esta interpretacion, se confirmaria lo que subrayaba Dei Verbum : “Dispuso Dios en su
sabiduria revelarse a Si mismo y dar a conocer el misterio de su voluntad, mediante el cual los
hombres, por medio de Cristo, Verbo encarnado, tienen acceso al Padre en el Espiritu Santo y se
hacen consortes de la naturaleza divina”?®*. Por tanto, la Revelacion no puede ser considerada
como una mera comunicacion de verdades, sino don de comunion en la vida divina. Y en este don,

el hombre revela su identidad mas profunda como infinito creado actual.

En el NT, este pasaje encuentra eco en otros textos que confirman y amplian la misma idea.
En el Evangelio de Jn 10,34-36, Jesis mismo cita el Sal 82,6: “dioses sois”; para defender su
filiacion divina y, al mismo tiempo, para recordar que una tal filiacion no es ajena a la vocacion
del hombre. También, en Rom 8,29, san Pablo afirma que hemos sido predestinados a ser
conformes a la imagen de su Hijo, para que €l sea el primogénito entre muchos hermanos. Esta
conformaciéon con Cristo, que culmina en la glorificacion, es otra manera de expresar la
participacion en la naturaleza divina. Asimismo, en 1 Cor 15,49, Pablo sefiala que, asi como

Ilevamos la imagen del hombre terreno, llevaremos también la imagen del hombre celestial. Como

233 Schonborn, 53.
234 Concilio Vaticano I1. Dei Verbum: Constitucién dogmatica sobre la divina revelacion. 1965, n° 2. DOI:
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii _vatican council/documents/vat-ii_const 19651118 dei-

verbum_sp.html

105


https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651118_dei-verbum_sp.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651118_dei-verbum_sp.html

El hombre, infinito creado actual llamado a la divinizacion

podemos notar, todas estas expresiones confluyen en lo que 2 Pe 1,4 formula de manera clara: el

hombre esta llamado a ser participe de la vida misma de Dios.

Sin embargo, un aspecto critico que surge de este pasaje, desde nuestro juicio, es la
tentacion de reducir la divinizacidn a una mera metafora moral. La tradicion de la Iglesia, centrada
en este pasaje biblico, ha insistido en su carécter ontologico, porque se trata de una verdadera
participacion en la vida divina. Conviene insistir en que esto no elimina la diferencia ontoldgica
que hay entre Dios Y la criatura, aunque transforma radicalmente la condicién del hombre. Como
afirmaba san Juan Pablo Il en Redemptor Hominis el hombre, en Cristo, llega a ser en cierto modo
de nuevo él mismo?3. La divinizacion no aliena, sino que potencia la verdadera humanidad, porque
el hombre solo se entiende en plenitud cuando participa de Dios. Asi, la infinitud creada actual
seria el modo mas preciso de describir esta condicion. Un ser que en si mismo es finito, pero que

en acto participa del Infinito, y que solo en esa participacion encuentra su verdad y su plenitud.

En conclusion, partiendo del NT, 2 Pe 1,3-4 constituiria, a nuestro parecer, un pilar
fundamental de la antropologia teoldgica cristiana. Pues, en él se proclama que el hombre, por la
gracia de Dios en Cristo, es llamado a ser participe de la naturaleza divina. Un misterio que nos
revela que el hombre es un infinito creado actual, no infinito en si mismo, pero constituido de tal
manera que puede participar realmente de la infinitud de Dios. EI Magisterio de la Iglesia, desde
los Padres hasta el Vaticano I, habria reafirmado esta verdad como el ndcleo del plan divino que

consiste a elevar al hombre a la comunién con Dios?%6

.Y el pasaje 2 Pe 1,3-4, leido en continuidad
con Gn 1,26-27 y el Sal 82,6, nos muestra con gran rigor que la vocacion del hombre no es
permanecer en la finitud, sino abrirse al Infinito, ser transformado por la gracia y llegar a ser dios
por participacion. En definitiva, la infinitud creada actual seria, por tanto, la clave para entender la
divinizacion como destino Gltimo del hombre, un destino ya presente, en la historia por la gracia®’,

y que se cumplird en la vision beatifica, cuando “Dios sea todo en todos™ (1 Cor 15,28).

Después de haber intentado presentar el fundamento biblico del hecho de designar al

hombre como un ser infinito creado actual en el &mbito teoldgico, y no considerarlo como un ser

235 Juan Pablo Il. Redemptor Hominis: Enciclica sobre el Redentor del hombre. 1979, n°10-18. DOI:
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_04031979 redemptor-
hominis.html

2% Concilio Vaticano II, Lumen Gentium, n°2.

237 Cordovilla, Teologia de la salvacion, 213.

106



Capitulo 3. La divinizacion como relacion teologica entre el infinito absoluto y el infinito creado
actual

meramente finito, nos toca ahora, ampliar la relacion que existe entre él y Dios, siguiendo con la
categoria de divinizacion, basandonos en Ireneo de Lyon y Atanasio de Alejandria. No perdamos
de vista que lo que nos importa en este capitulo, es demostrar que si el hombre es capaz de Dios es
porque es un ser infinito creado actual. En otras palabras, desde nuestra hipotesis, si puede llegar a
participar de la divinidad de Dios, es porque seria un infinito creado actual. Y los datos biblicos
que hemos elegido, nos han ayudado a entender mejor el concepto. En efecto, el hombre no es un
ser meramente finito. Si lo fuera no seria capaz de responder a su vocacién ultima que consiste a
participar de la naturaleza divina. Ahora, veamos como nos lo explican Ireneo de Lyon y Atanasio

de Alejandria, y a través ellos, otros Padres.
3. Divinizacion del infinito creado actual en Ireneo de Lyon y Atanasio de Alejandria

3.1. La infinitud creada actual como capacidad de divinizacion en Ireneo de
Lyon
Antes de nada, desde nuestro de modo de ver, podriamos decir que la reflexion de san Ireneo
de Lyon sobre la Encarnacion del Verbo seria una de las expresiones mas claras y profundas de la
teologia de la divinizacién. Stefano Abbate partiendo de la reflexion de Ireneo pone de relieve que
“la Encarnacion es la sefial que para la elevacion del hombre fue necesario que el Hijo compartiese
la misma carne de Adan. La visibilidad de la carne asumida por el Hijo fue necesaria para que la
naturaleza humana pudiese asociarse a la redencion”?®8, En efecto, una tal comprension del misterio
de la Encarnacion nos resultaria fundamental para la comprensién del concepto infinito creado

actual.

El pasaje que elegimos constituiria, desde nuestra interpretacion una sintesis patristica del
misterio cristiano en el que se pone en juego la dignidad y el destino Gltimo del ser humano.
Conviene indicar que nuestro objetivo en esta parte de la investigacion consistiria en mostrar como
la vision de Ireneo podria iluminar la vocacion del hombre a participar de la vida divina. También,
cémo ello se entenderia mejor a partir de la categoria de infinitud creada actual.

“En cambio los que dicen que EI no era mas que un puro hombre, engendrado de José, continuando

en la servidumbre de la desobediencia antigua, mueren, no habiendo sido todavia mezclados con el
Verbo de Dios Padre, y no habiendo tampoco tenido parte en la libertad que nos viene por medio

238 Stefano Abbate. “La salvacion en la gnosis: exposicion y refutacion a partir de Ireneo de Lyon”. Espiritu n° 165
(2023): 12-36, 28.

107



El hombre, infinito creado actual llamado a la divinizacion

del Hijo, tal como nos lo dice El mismo. “Si el Hijo os libera, seréis de veras libres’. Desconociendo
en efecto a aquel Emmanuel nacido de la Virgen, quedan privados de su don, que es la vida eterna;
y no habiendo recibido al Verbo de la incorruptibilidad contintan en carne mortal; y son deudores
de la muerte, por no haber recibido el antidoto de la vida. A los que el Verbo, explicando el don de
su gracia, dice: ‘Yo he dicho: Vosotros seréis dioses e hijos del Altisimo todos; mas como hombres
moriréis’. El sin ningtin género de duda dirige estas palabras a los que rehusan recibir el don de la
adopcion filial, menosprecian el nacimiento sin mancha, que fue la Encarnacion del Verbo de Dios,
privan al hombre de su ascension a Dios y se muestran desagradecidos al Verbo de Dios que se
encarnd por ellos. Porque ésta es la razén por la que el Verbo de Dios se hizo hombre, y el Hijo de
Dios Hijo del hombre; para que el hombre, mezclandose con el Verbo de Dios y recibiendo asi la
adopcién filial, se haga hijo de Dios. Nosotros en efecto no podiamos participar de la
incorruptibilidad e inmortalidad, sino uniéndonos a la incorruptibilidad e inmortalidad. Mas ¢,c6mo
podiamos unirnos a la incorruptibilidad e inmortalidad si primero la incorruptibilidad e inmortalidad
no se hubiera transformado en lo que somos nosotros, a fin de que lo corruptible fuera absorbido
por la incorrupcion, y lo que era mortal por la inmortalidad, para que recibiéramos nosotros la
adopcion filial?%

Ireneo parte de un punto crucial. En efecto, querer rechazar la encarnacion verdadera del Verbo es
rechazar también la posibilidad de la salvacion y la vida eterna. O sea, quienes reducen a Cristo a
un mero hombre engendrado de José, permanecen, dice él, en la esclavitud del pecado, privados de
la libertad que solo el Hijo concede (cf. Jn 8,36). Una tal afirmacién lleva en su seno un peso
decisivo, pues liga la identidad de Cristo con la transformacion del hombre?#° o del infinito creado
actual. Este analisis corrobora los estudios de Urbano para quien en Ireneo
“la divinizacion es, en resumidas cuentas, la progresiva participacion en la incorruptibilidad divina.
Es el fruto de la recapitulacion abierta por el verbo encarnado y que ha de culminarse con la
resurreccion de los cuerpos, el momento en que gozaran plenamente de la incorruptibilidad y de la
inmortalidad divinas, de la plena divinizacién. EI hombre puede de nuevo llegar a participar de

Dios, a deificarse, porque el Hijo de Dios se ha hecho hombre en Cristo, que es como la
personificacion de la Gracia”?*,

Si Cristo no es mas que un hombre, no hay redencion; si no es el Verbo encarnado, no hay
divinizacion posible. Desde esta hermenéutica, podria resultarnos clara la idea de que el hombre
no seria un ser meramente finito. Pues su salvacion no puede consistir simplemente en prolongar
indefinidamente su condicién actual, sino en ser elevado a una participacién en lo divino. Y esta
apertura radical a Dios, esta capacidad de recibir lo infinito, constituiria lo que denominariamos

infinitud creada actual. Esta vocacion del infinito creado actual se explicitaria ain mas cuando

239 San Ireneo. Contra las herejias. Libro I11. Traduccién de Jests Garitaonandia Churruca. Sevilla: Apostolado
Mariano, 1994-1999, Ill, 19,1.

240 Pedro Castelao, “La criatura, la libertad y la infinitud”, 158-161.

241 Urbano, 41.

108



Capitulo 3. La divinizacion como relacion teologica entre el infinito absoluto y el infinito creado
actual

Urbano nos cita una declaracion fundamental de Clemente de Alejandria; “el Verbo de Dios se

hizo carne a fin de que t entiendas de un hombre como puedes devenir Dios”?4?,

En el pasaje considerado, Ireneo recoge tambieén la cita del Sal 82,6 que hemos
profundizado en los puntos anteriores. El uso que hace Ireneo de este versiculo pone de relieve la
tension constitutiva del ser humano. Por un lado, es mortal, corruptible, marcado por la caducidad
de la carne. Por otro, lleva inscrita una vocacion divina, un llamado a ser hijo de Dios. Y lo decisivo
en la compresion de Ireneo es que esta tension se resuelve en Cristo quien, al asumir la condicion
humana, abre la posibilidad de que lo corruptible sea absorbido por lo incorruptible. Recordemos
la afirmacién paulina en 1 Cor 15,54: “La muerte ha sido absorbida en la victoria”. En nuestro
punto de vista, esta afirmacion resuena aqui como un trasfondo. Es decir, el hombre, en cuanto
creado a imagen de Dios (Gn 1,26-27), esta ontol6gicamente constituido para esa victoria, para la
inmortalidad. Esta interpretacion concordaria con la de Clemente de Alejandria cuando estima en
un cierto sentido que ser imagen de Dios seria el inicio teoldgico de la divinizacion del hombre?*3,
o0 sea del infinito creado actual. Por eso, podria hablarse del hombre como un ser infinito creado
actual. Es decir, no infinito por si mismo, sino por estar abierto constitutivamente al Infinito, por
ser capaz de participar de la vida divina que le trasciende. Pues, como lo indicaria Clemente de
Alejandria en su obra El pedagogo, la naturaleza del hombre siempre lleva el deseo de llegar a la

divinizacion®*4.

A continuacidn del andlisis del pasaje cogido, vemos que la teologia de la adopcion filial
ocupa en el pasaje un lugar central. En efecto, Ireneo afirma que la Encarnacién se ha realizado
precisamente para que el hombre pudiera recibir este don y convertirse en hijo de Dios. Conviene
bien indicar que no es una metéafora piadosa, sino una realidad ontoldgica. EI hombre, al unirse a
Cristo, es introducido en la filiacién divina. EI Concilio Vaticano Il retoma este nlcleo de Ireneo
en GS, cuando afirma que “Cristo nuestro Sefior, Cristo, el nuevo Adan, en la misma revelacion

del misterio del Padre y de su amor, manifiesta plenamente el hombre al propio hombre y le

242 Urbano, 42.

243 Clemente de Alejandria. Stromata IV-V. Martirio cristiano e investigacion sobre Dios. Introduccién, traduccion y
notas de Marcelo Merino Rodriguez. Madrid: Ciudad Nueva, 2003, V, 3.

244 Clemente de Alejandria. EI pedagogo. Introduccion por Angel Castifieira Fernandez. Traduccion y notas por Joan
Sariol Diaz. Madrid: Gredos, 1988. 111, 101.

109



El hombre, infinito creado actual llamado a la divinizacion

descubre la sublimidad de su vocacion” ?*°. Esta vocacion seria precisamente la divinizacion
entendida no como anulacién de la criatura, sino como participacion real en la vida de Dios. Si el
hombre fuera solo un ser finito, cerrado sobre si mismo, esta vocacion seria imposible. Pero el
hecho de haber sido creado a imagen de Dios lo constituye desde el inicio como un ser abierto a lo

infinito, como infinito creado actual.

Sin embargo, hace falta pararnos un momento para decir algo en cuanto a la siguiente
declaracion de Ireneo: para que el hombre, mezclandose con el Verbo de Dios y recibiendo asi la
adopcion filial, se haga hijo de Dios. Esta declaracion, desde nuestro entendimiento, nos conduce
a una clave central de la teologia cristiana que es el admirable intercambio entre Dios y el
hombre?#. Este principio, que se ha hecho clasico en la tradicion patristica y medieval, presupone
que hay en el hombre una capacidad radical de comunién con Dios. Aqui convendria recordar la
observacion de Urbano segtin la cual “la ensefianza sobre la recapitulacion del hombre por la obra
de Cristo constituye [...] el horizonte soterioldgico que enmarca la doctrina del admirable
intercambio y, por ende, de la divinizacion del hombre”?*’. En otras palabras, en su comprension,
la recapitulacion del hombre en Cristo es la base de toda la salvacidén. Desde este enfoque se
entiende el admirable intercambio, donde Cristo asume lo humano y el hombre participa de lo
divino. Asi, la divinizacion del hombre seria en cierta forma el resultado de esa union

transformadora entre Dios y la humanidad en Cristo.

San Atanasio de Alejandria, en su célebre afirmacion, lo sintetizo: “Dios se hizo hombre
para que el hombre se hiciera Dios?4¢. Para nosotros, es Ireneo el que habia abierto este camino,
cuando indicé que lo corruptible puede alcanzar la incorruptibilidad si el mismo Verbo
incorruptible se hace corruptible por nosotros. En consecuencia, la Encarnacion no es solo un
remedio al pecado, sino la manifestacion y realizacién de la vocacién originaria del hombre. Y a
partir de esta perspectiva, la infinitud creada actual significa que el hombre esta ontol6gicamente
capacitado para recibir a Dios. San Agustin lo expresé magistralmente en las Confesiones®*°. Esta
inquietud, del corazén humano, como hemos descrito en los puntos anteriores, no es otra cosa que

la marca de la infinitud creada, que no puede encontrar su descanso en nada finito. En la misma

245 Concilio Vaticano 11, Gaudium et Spes, n°22.

246 Cordovilla, Teologia de la salvaciéon, 309-346.

247 Urbano, 41.

248 Atanasio de Alejandria, La Encarnacion del Verbo, VI11,54.
249 gan Agustin, Confesiones, I,1.

110



Capitulo 3. La divinizacion como relacion teologica entre el infinito absoluto y el infinito creado

actual

linea, diriamos que Benedicto XV1 considera en su enciclica Spe Salvi sobre la esperanza cristiana

esta misma intuicién segun la cual, el hombre estd hecho para una esperanza que va mas alla de

todo lo finito, y por ello necesita de Dios para no quedar sin horizonte.
“Podemos solamente tratar de salir con nuestro pensamiento de la temporalidad a la que estamos
sujetos y augurar de algun modo que la eternidad no sea un continuo sucederse de dias del
calendario, sino como el momento pleno de satisfaccion, en el cual la totalidad nos abraza y nosotros
abrazamos la totalidad. Seria el momento del sumergirse en el océano del amor infinito, en el cual
el tiempo —el antes y el después— ya no existe. Podemos Unicamente tratar de pensar que este
momento es la vida en sentido pleno, sumergirse siempre de nuevo en la inmensidad del ser, a la
vez que estamos desbordados simplemente por la alegria. En el Evangelio de Juan, Jesus lo expresa
asi: “Volveré a veros y se alegrara vuestro corazoén y nadie os quitara vuestra alegria’ (16,22).

Tenemos que pensar en esta linea si queremos entender el objetivo de la esperanza cristiana, qué es
lo que esperamos de la fe, de nuestro ser con Cristo”?®,

A continuacion, podriamos observar que Ireneo combate una vision reductiva del hombre.
Segun él, quien niega la encarnacion, niega al mismo tiempo la divinizacion, porque priva al
hombre de su ascension hacia Dios. Y, el hombre estd Ilamado a una ascension, a un movimiento
de superacion de su finitud hacia lo divino. Pero este movimiento no es posible sin la
condescendencia de Dios que se hace hombre. Lo que significaria que cuando partimos de su
comprension o postura, la infinitud creada actual del hombre no seria una infinitud que se
actualizaria automaticamente, sino que requeriria la union con el Verbo encarnado. Desde nuestro
punto de vista teoldgico, entendemos bien su argumento, porque permite evitar tanto el
pelagianismo (que haria de la divinizacion un logro humano) como el quietismo. La Encarnacion
inaugura un dinamismo en el que el hombre, desde su apertura constitutiva al infinito, responde

libremente a la gracia para llegar a ser hijo de Dios.

Esta lectura encontraria apoyo en El Magisterio que insistio repetidamente en esta vocacion
divina del hombre. Juan Pablo I1, en RH, afirm6 que: “El hombre que quiere comprenderse hasta
el fondo a si mismo [...] debe, con su inquietud, incertidumbre e incluso con su debilidad y
pecaminosidad, con su vida y con su muerte, acercarse a Cristo. Debe, por decirlo asi, entrar en El
con todo su ser, debe ‘apropiarse’ y asimilar toda la realidad de la Encarnacién y de la Redenciéon

para encontrarse a si mismo”?®l. A nuestro juicio, esta afirmacion reflejaria en lenguaje

250 Benedicto X V1. Spe Salvi: Enciclica sobre la esperanza cristiana. 2007, n°12. DOI:
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
21 Juan Pablo 11, Redemptor Hominis, n°10.

111



El hombre, infinito creado actual llamado a la divinizacion

contemporaneo la misma conviccion de Ireneo, es decir, la identidad y el destino del hombre solo

se revelan en Cristo, y consisten en participar de la vida divina.

En suma, el comentario teologico de Ireneo muestra que el hombre, en cuanto creado a
imagen de Dios y destinado a la filiacion divina, seria infinito creado actual. La Encarnacion del
Verbo revela y realiza esta verdad, porque Dios se hace hombre para que el hombre pueda hacerse
hijo de Dios, incorruptible e inmortal. Y negar esta dimension viene a reducir al hombre a un ser
meramente finito, incapaz de responder a su vocacion ultima. Por ello, el testimonio patristico,
confirmado por la Escritura y el Magisterio, nos permite afirmar con seguridad que la divinizacion
no es una posibilidad secundaria, sino la esencia misma de la vocacién humana. Por tanto, el
hombre no puede comprenderse a si mismo sin esta apertura constitutiva al infinito, que encuentra
su plenitud en Cristo, el Emmanuel. Se observaria en Malebranche una idea analoga en la siguiente
declaracion suya.

“Aunque el hombre no hubiera pecado, no habria dejado de unirse una persona divina al universo,

para santificarlo, para retirarlo de su estado profano, para hacerlo divino, para donarle una dignidad

infinita, a fin de que Dios, que no puede actuar sino para su gloria, reciba una que responde
perfectamente a su accién [...] El se hace hombre [...] Es verdad que, al hacerse hombre, se une al
mismo tiempo a las dos sustancias, espiritu y cuerpo, de las que se compone el universo, y que por
esta union santifica la naturaleza toda. Esta es la razon por la que yo no creo que el pecado haya
sido la Unica causa de la Encarnacién del Hijo de Dios [...] El principal de los designios de Dios es
ciertamente la Encarnacion de su Hijo. [...] Dios habia creado al hombre justo y le habia concedido

todo lo que le era necesario para conservar la justicia. Pero realizar cualquier accién particular y

extraordinaria para impedirle perecer hubiera sido para Dios desmentir su infinitud y mostrar

demasiada complacencia respecto de una obra que no la merecia. Porque no es sino en Jesucristo
donde Dios se complace en sus criaturas, donde él se complace en si mismo entre todo lo que él ha

hecho. Porque no es sino el Hombre-Dios el que diviniza su obra y el que hace surgir la relacion
entre la criatura y el Creador?2,

En definitiva, podriamos decir que para Malebranche la Encarnacién del Hijo de Dios no depende
del pecado humano, sino que es el designio principal de Dios desde el principio. Dios se hace
hombre para santificar y divinizar al hombre. En Jesucristo, Dios se complace plenamente, porque
sélo en El la criatura participa de la vida divina. La divinizacion del hombre como infinito creado
actual surgiria, entonces, de esta union eterna entre Dios y la humanidad, que revela la gloria y

plenitud del Creador.

252 Malebranche. Euvres complétes. Tome. X11-XI111. Entretiens sur la métaphysique et sur la religion - Entretiens
sur la mort. Paris: Libraire Philosophique J. Vrin, 1965. 204-205.

112



Capitulo 3. La divinizacion como relacion teologica entre el infinito absoluto y el infinito creado
actual

Veamos ahora como Atanasio de Alejandria desarrollé su doctrina de la divinizacién del

infinito creado actual que es el hombre.

3.2. La infinitud creada actual y la ‘theosis’ en Atanasio de Alejandria

Antes de nada, conviene subrayar que para Atanasio de Alejandria, la finalidad de la
Encarnacion seria para que el hombre pueda llegar a la divinizacion; “por tanto, no se trata de que
siendo hombre después haya llegado a ser Dios, sino que siendo Dios después ha llegado a ser
hombre, sobre todo para divinizarnos a nosotros”?*3, Entonces, la relacion que hay entre lo infinito
creado actual y lo infinito divino se podria entender como una relacion que lleva al infinito creado
actual a divinizarse para llegar a lo divino. Partiremos de la siguiente cita de Atanasio para
profundizar esta relacion.

“Como el que quiere ver a Dios, que es invisible por naturaleza y no puede en absoluto ser visto, lo

conoce y lo comprende a partir de sus obras, asi aquel cuyo espiritu no ve a Cristo, que lo conozca

a partir de las obras de su cuerpo y que examine si son humanas o de Dios. Si son de un hombre,

que se burle de ellas; pero si reconoce que son de Dios, que no se ria de aquello de lo que no hay

que burlarse, sino que, antes bien, considere con admiracion que los misterios divinos se hayan
manifestado a nosotros mediante realidad tan simple y que por la muerte la inmortalidad se haya
extendido a todos y que la encarnacion del Verbo nos haya hecho conocer la providencia universal

y el Verbo mismo de Dios, que es su guia y creador. En efecto, se hace hombre para que lleguemos

a ser Dios; se ha hecho visible en su cuerpo, para que nos hagamos una idea del Padre invisible; ha
soportado los ultrajes de los hombres, a fin de que heredemos la incorruptibilidad”?,

Sin duda, este pasaje de Atanasio de Alejandria se encuentra en el corazén de la tradicion
patristica que buscaba explicar la Encarnacién del Verbo como el fundamento mismo de la
divinizacion del hombre. Atanasio afirma con claridad la paradoja central del cristianismo. El Dios
invisible e inaccesible por naturaleza se hace visible en la carne de Cristo para que, a través de la
mediacion de su humanidad, los hombres puedan ser elevados a la comunion con su divinidad. A
nuestro parecer, este planteamiento se convierte en uno de los ndcleos de la teologia de la
divinizacion (theosis), que, lejos de ser una metafora, constituye una categoria real en la
soteriologia cristiana. La Paz Rojas iria en esta misma direccion cuando afirma que

“El origen del género humano sirve a Atanasio para explicar la conveniencia de la Encamacion. El

hombre llega a existir por un acto de amor y bondad de Dios; sin embargo, libremente abandona a

su creador experimentando en si mismo el mal y la muerte. Por tanto, es privado de su ser ‘segun la
Imagen’. El logos encarnado viene a restaurar el caracter iconico del hombre. El asume el cuerpo

253 Atanasio de Alejandria. Contra los arrianos. Madrid: Ciudad Nueva, 2010, 1,39.
24 Atanasio de Alejandria, La Encarnacion del Verbo, VI11,54.

113



El hombre, infinito creado actual llamado a la divinizacion

humano no por debilidad de su naturaleza divina, lo hace en cuanto ama profundamente a los
hombres conduciéndolos a la salvacién. La encamacion del Logos para el alejandrino comporta una
renovacion del universo creado y de la misma creatura humana ‘porque no se vera ninguna
contradiccion, si el Padre realiza la salvacion de la creatura en aquel por quien él la habia
producido’. El Logos se encarna para vencer a la muerte y renovar al hombre. Cristo es camino
decisivo y Uinico para retomar al Padre”?,

Lo que Atanasio sefiala es que lo que era imposible a la naturaleza humana, es decir participar en
la incorruptibilidad e inmortalidad, se hace posible por la unién con el Verbo encarnado. Desde
esta perspectiva, nos resultaria pertinente pensar su doctrina sobre la theosis bajo la clave que
hemos venido desarrollando. O sea, la relacion entre lo infinito absoluto (Dios) y lo infinito creado
actual (el hombre), relacion que en el cristianismo se explica, como participacion en la vida divina

por medio de Cristo.

La primera observacion fundamental que hacemos es que su reflexion nos establece una
relacion entre lo visible y lo invisible, entre lo finito y lo infinito. EI Verbo de Dios, invisible por
naturaleza, se da a conocer a través de las obras de la creacion y, de modo definitivo, por la
Encarnacion. EI hombre no accede a Dios mediante una abstraccion filoséfica, sino a través de un
evento historico-salvifico en el cual la infinita condescendencia divina asume la finitud humana.
El hombre, creado como imagen de Dios (Gn 1,26-27), recibe en Cristo la posibilidad de ser llevado
mas alla de sus limites naturales, porque su ser ha sido pensado desde el inicio para la comunion
con lo divino. Y en este sentido, la Encarnacion nos mostraria que el hombre no es un mero ser
finito, cerrado en los limites de la corrupcién y de la muerte, sino una realidad abierta
ontoldgicamente al Infinito. La Paz Rojas matizaria esta reflexion al sefialar que “la vida nueva que
brota del Sefior para los creyentes se caracteriza por la paz y la amistad, por sus costumbres y

conducta virtuosa llegando a ser una vida segiin el estilo de su Maestro y Cristo”?>®

Atanasio sintetiza su teologia de la salvacion en la conocida formula: “En efecto, se hace
hombre para que lleguemos a ser Dios; se ha hecho visible en su cuerpo, para que nos hagamos
una idea del Padre invisible; ha soportado los ultrajes de los hombres, a fin de que heredemos la
incorruptibilidad”?®’. Como hemos visto, un tal hecho no significa que la criatura se confunda con

el Creador, sino que el hombre participa realmente de la vida divina, haciéndose hijo adoptivo del

2% Pedro Fernando La Paz Rojas. “La divinizacion del hombre en Atanasio de Alejandria”. Teologia y Vida, Vol.
XXXII (1991): 175-183, 178.

2% La Paz Rojas, “La divinizacion del hombre en Atanasio de Alejandria”, 179.

257 Atanasio de Alejandria, La Encarnacion del Verbo, VI11,54.

114



Capitulo 3. La divinizacion como relacion teologica entre el infinito absoluto y el infinito creado
actual

Padre en el Hijo (Jn 1,12). A este nivel, se manifestaria la idea de que el hombre es un infinito
creado actual por la mera razon que su infinitud no es autonoma ni absoluta, sino derivada y
participada. Es decir, Dios no anula la finitud humana, sino que la abre a su propio misterio, la
transfigura y la eleva para que pueda ser receptaculo de lo divino. Y, es precisamente en Cristo
donde el infinito creado actual o el hombre descubre su verdadera vocacion que consiste ser

participe de la naturaleza divina (2 Pe 1,4).

El andlisis de Atanasio resalta un aspecto teoldgico decisivo. La divinizacion no se da por
una operaciéon puramente espiritual o intelectual, sino en la totalidad de la existencia humana.
Expliguémonos mas. La encarnacién implica que el Verbo asume el cuerpo, lo visible y lo
corruptible, para comunicar desde alli la incorruptibilidad y la inmortalidad. Esta ldgica de la
kénosis que encontramos en Flp 2,6-11 revela que la plenitud del hombre no consiste en escapar
de su condicidn corporea y finita, sino en dejarse transformar desde dentro por la union con Dios.
Y eso, una vez mas radicaria en la fuerza de la categoria de lo infinito creado actual. EI hombre no
es un ser infinito en potencia solamente, sino una infinitud real en cuanto esta estructuralmente
capacitada para recibir la vida divina. La historia de la salvacion nos hace confirmar esta vocacion
original. Y si consideramos este punto desde el magisterio reciente, la enciclica Lumen Fidei de
Francisco ofrece una clave iluminadora al afirmar que la fe ilumina la totalidad de la existencia
humana y abre al hombre a una vida que trasciende sus propios limites?®, Mejor dicho, la fe en
Cristo, el Verbo encarnado, es la que permite al hombre salir de la prision de la finitud cerrada y
abrirse al horizonte del Infinito. Y Mateo Seco defiende la tesis de que “la divinizacion del hombre
tiene como centro nuestra union con Cristo y, en consecuencia, es esencialmente referencia filial
al Padre. En Cristo tiene lugar la divinizacion del hombre, incluida la incorruptibilidad que recibe

en la resurreccion de los cuerpos”?>®

Otro aspecto analitico fundamental en el texto de Atanasio es su insistencia en el caracter
ontoldgico de la divinizacidn que ya hemos subrayado en los puntos anteriores en Ireneo de Lyon.

No se trata Unicamente de un cambio moral o de una imitacion externa de Cristo, sino de una

28 Francisco. Lumen Fidei: Carta enciclica sobre la fe. 2013, n°4-5. DOI:
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20130629_enciclica-lumen-
fidei.html

29| ucas F. Mateo-Seco. “Salvacion y divinizacion. La leccion de los padres”. Scripta Theologica n°31 (1999/2):
453-469, 457.

115



El hombre, infinito creado actual llamado a la divinizacion

verdadera transformacion del ser humano en su raiz mas profunda. Al hablar de la “mezcla” del
hombre con el Verbo (mezclar, verbo importante que encontramos también en Ireneo de Lyon),
Atanasio subraya la union real que acontece en la economia de la salvacion. El hombre no se queda
como espectador pasivo de la accion divina, sino que es incorporado activamente a la vida de Dios.
Y justamente, esta vision concuerda con la ensefianza de DV?%, donde se afirma que Dios se
comunica a si mismo al hombre para hacerlo participe de su vida. La autocomunicacion divina,
realizada en Cristo, es lo que, a nuestro juicio, fundaria la posibilidad de la infinitud creada actual

en el hombre.

Desde la perspectiva biblica, el texto de Atanasio resuena con las palabras de san Pablo. Y
cuando este ser corruptible se haya vestido de incorruptibilidad y este ser mortal se haya vestido
de inmortalidad, entonces se cumplira la palabra que esta escrita: La muerte ha sido devorada en la
victoria” (1 Co 15,54). Atanasio no concibe la divinizacion como una mera promesa futura, sino
como una realidad ya inaugurada en Cristo. La Encarnacion, la muerte y la resurreccion del Hijo
introducen a la humanidad en un proceso de transformacion que culminaré en la plena comunion
con el Infinito. Esta vision escatoldgica se entrelaza con la dimension presente. Ya ahora, por la fe

y los sacramentos, el hombre participa de la incorruptibilidad y la inmortalidad divinas.

La propuesta de Atanasio nos evita dos extremos. Por un lado, el de reducir al hombre a
una mera creatura finita y cerrada en si misma, incapaz de cualquier apertura a Dios; y por otro, el
de divinizar al hombre hasta el punto de disolverlo en lo divino. La categoria de lo infinito creado
actual nos permitiria mantener el equilibrio. EI hombre es verdaderamente criatura, pero una
criatura llamada desde su origen a participar de la infinitud divina. De este modo, la teologia
atanasiana de la divinizacién confirma que la dignidad del hombre no se puede entender

plenamente sin su referencia a Dios.

En definitiva, desde nuestra postura, el comentario de Atanasio pone de relieve como la
Encarnacion del Verbo constituye la clave hermenéutica de la infinitud creada actual en el hombre.
El Dios Infinito se hace visible y “finito’ para que el hombre, desde su finitud, pueda ser elevado a
la comunidn con el Infinito. La categoria de divinizacion se convierte, asi, en el lenguaje adecuado
para expresar esta relacion. ElI hombre participa realmente de la vida divina, no como un ser

meramente finito, sino como infinito creado actual, capaz de Dios. Esta perspectiva encontraria eco

260 Concilio Vaticano 11, Dei Verbum, n°2.

116



Capitulo 3. La divinizacion como relacion teologica entre el infinito absoluto y el infinito creado
actual

en la ensefianza constante del Magisterio que recuerda que la vocacion ultima del hombre es “ser
santo como Dios es Santo”?®!. Atanasio nos ofrece una vision profundamente teoldgica y
antropologica. EI hombre no solo es capaz de Dios, sino que, en Cristo, ya ha comenzado a ser

divinizado.

Conclusion. Lectura teoldgica de Gn 3,5 desde la categoria de divinizacion y de
infinitud creada actual

Gn 3,5, “Mas bien sabe Dios que el dia en que comiereis de €l, se os abriran los ojos y seréis
como dioses, conocedores del bien y del mal”, constituye uno de los puntos, diriamos mas decisivos
para comprender no solo la caida del hombre, sino también su vocacién mas profunda como ser
creado a imagen y semejanza de Dios y destinado a la divinizacion en Cristo®2. A nuestro juicio,
la reinterpretacion teoldgica de este versiculo no puede limitarse a la narracion mitica del pecado
original. Deberia ser abordada también desde la clave de la antropologia cristiana, que reconoce en
el hombre un ser abierto a lo infinito y, en particular en el contexto de nuestra investigacion como
un infinito creado actual. Este concepto, que hemos venido desarrollando a lo largo del presente
capitulo, posibilita iluminar de manera mas precisa la tensién entre la verdad de la vocacion del
hombre y la falsificacion diabdlica que se expresa en la tentacion de ‘seréis como dioses’?®3, La
propuesta de la serpiente no inventa de la nada un deseo imposible, sino que corrompe y desvia
una aspiracion inscrita en la naturaleza misma del hombre. O sea, ser como Dios, pero no a partir
de si mismo y en oposicion a Dios, sino por participacion en la vida divina ofrecida gratuitamente

en Cristo?%,

El Concilio Vaticano Il, en su Constitucion pastoral GS, recuerda que “la criatura sin el

Creador desaparece”?®, subrayando que toda autonomia o libertad humana que pretenderia

21 Concilio Vaticano 11, Lumen Gentium, n°, 40.

262 pablo Argarate. Portadores del fuego. La divinizacion en los Padres Griegos. Bilbao: Desclée de Brouwer, 1998,
17-19.

263 Schonborn, 49.

264 Schonborn, 52-53.

265 Concilio Vaticano 11, Gaudium et Spes, n°36.

117



El hombre, infinito creado actual llamado a la divinizacion

independizarse de Dios se destruye a si misma. Y desde este sentido, Gn 3,5 ilustraria bien el drama
de una libertad que, en lugar de recibir como don la semejanza divina, pretende alcanzarla como
conquista autosuficiente. En consecuencia, se pervierte la verdad del hombre como capax Dei, es
decir, como ser abierto al Infinito y capaz de Dios, precisamente porque es un infinito creado actual,
cuya infinitud no es absoluta, sino participada. San Agustin expresé magistralmente esta paradoja
en su célebre frase: “nos criaste para vos, y nuestro corazon anda siempre desasosegado hasta que
se quiete y descanse en vos”?%, Ya hemos subrayado en los puntos anteriores que la inquietud del
corazén humano es signo de esta infinitud creada; el hombre no se sacia con lo finito porque su

estructura ontoldgica esta hecha para participar de la vida divina.

Ahora bien, el engafio de la serpiente radicaria en presentar como fruto de la transgresion
lo que en realidad es un don de la gracia®®’. El hombre esta llamado a “ser como Dios”, pero no
por un acto de autoafirmacion soberbia, sino en Cristo, “imagen del Dios invisible” (Col 1,15), en
quien somos conformados a la semejanza divina. En este sentido, san Ireneo de Lyon habia ya
advertido que el hombre no podia alcanzar la incorruptibilidad sino en la unién con el Verbo
encarnado, y que la divinizacion no consistia en una usurpacion, sino en una adopcion filial, pues
el Verbo se hizo hombre para que el hombre llegara a ser hijo de Dios?®. La tentacion del Gn
representa, entonces, la caricatura diabdlica de esta verdad, la ilusion de un infinito autosuficiente

que termina en la muerte.

A continuacidn, el texto afirma: “se os abrirdn los 0jos y seréis como dioses, conocedores
del bien y del mal”. Conviene pararnos sobre la expresion “abrirse los ojos”. Desde nuestra
interpretacion, podria evocar la aspiracién humana a la plenitud del conocimiento. Aqui podriamos
plantear la cuestion del hombre como infinito creado actual. Expliqguemos. En cuanto dotado de
razon y de espiritu, el ser humano es capaz de conocer indefinidamente, siempre en apertura hacia
lo infinito, pero nunca agotando la infinitud divina. Hace falta indicar que el problema no es el
deseo de conocer, sino el modo o la manera de alcanzarlo. Es decir, como don en comunion con
Dios 0 como conquista autbnoma que pretenderia decidir por si misma lo que seria bien y lo que
seria mal. Este segundo camino es precisamente lo que el Magisterio ha denunciado como raiz de

toda secularizacion radical. Por ejemplo, en la enciclica Veritatis Splendor, san Juan Pablo 11

266 San Agustin, Confesiones, I,1.
27 Cordovilla, 251-257.
268 San Ireneo, Contra las herejias. 111,19,1.

118



Capitulo 3. La divinizacion como relacion teologica entre el infinito absoluto y el infinito creado
actual

recuerda en una cierta forma que el hombre, al pretender ser como Dios, se rebela contra la verdad

de su dependencia y se cierra al don de la gracia.
“La Revelacion ensefia que el poder de decidir sobre el bien y el mal no pertenece al hombre, sino
s6lo a Dios. EI hombre es ciertamente libre, desde el momento en que puede comprender y acoger
los mandamientos de Dios. Y posee una libertad muy amplia, porque puede comer ‘de cualquier
arbol del jardin’. Pero esta libertad no es ilimitada: el hombre debe detenerse ante el arbol de la
ciencia del bien y del mal, por estar llamado a aceptar la ley moral que Dios le da. En realidad, la
libertad del hombre encuentra su verdadera y plena realizacion en esta aceptacion. Dios, el Gnico

gue es Bueno, conoce perfectamente lo que es bueno para el hombre, y en virtud de su mismo amor
se lo propone en los mandamientos.

La ley de Dios, pues, no atenda ni elimina la libertad del hombre, al contrario, la garantiza y
promueve. Pero, en contraste con lo anterior, algunas tendencias culturales contemporaneas abogan
por determinadas orientaciones éticas, que tienen como centro de su pensamiento un pretendido
conflicto entre la libertad y la ley. Son las doctrinas que atribuyen a cada individuo o a los grupos
sociales la facultad de decidir sobre el bien y el mal: la libertad humana podria ‘crear los valores’ y
gozaria de una primacia sobre la verdad, hasta el punto de que la verdad misma seria considerada
una creacion de la libertad; la cual reivindicaria tal grado de autonomia moral que practicamente
significaria su soberania absoluta”?6°,

Podriamos deducir que Gn 3,5 ilustraria bien, desde nuestra interpretacion, la tensién que
existe entre la verdad y la mentira en torno a la vocacién original del hombre. La verdad es que el
hombre esta hecho para ser como Dios, y esta semejanza encuentra su cumplimiento en la unién
con Cristo, que nos hace participes de la naturaleza divina (2 Pe 1,4). La mentira es pensar que esta
divinizacion pueda lograrse contra Dios, en la apropiacion soberbia de un poder autbnomo sobre
el bien y el mal. Esta interpretacion coincidiria con la de Schonborn que afirma que “la gracia nos
eleva y nos conforma con Dios, ella nos concede la capacidad de una dicha infinita, la felicidad de
Dios, para la que El nos ha creado, a la que nunca cesaremos de tender, a no ser por cometer el

error de una autodivinizacion”27°,

El infinito creado actual que es el hombre quedaria desfigurado cuando se encierra en si
mismo Yy niega su condicion participada, porque entonces deja de ser reflejo de lo infinito divino y
se convierte en una parodia de la infinitud. Y, ademas, la teologia de los Padres de la Iglesia vio

con claridad que la serpiente propone una ‘divinizacion falsa’, mientras que Dios ofrece una

269 Juan Pablo Il. Veritatis Splendor: Enciclica sobre algunas cuestiones fundamentales de la ensefianza moral de la
Iglesia. 1993, n°35. DOI: https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-
ii_enc_06081993_veritatis-splendor.html

210 Schonborn, 53.

119



El hombre, infinito creado actual llamado a la divinizacion

‘divinizacion verdadera’. Por ejemplo, Atanasio de Alejandria lo ha expresado de forma clara;
“Dios se hizo hombre para que el hombre se hiciera Dios”?"*, El problema no radica en la aspiracion
de “ser como Dios”, sino en el rechazo de los caminos de Dios para alcanzarla, caminos que pasan
por la obediencia, la humildad y la union con Cristo. Y justamente en este sentido, la serpiente
representa la perversion del deseo infinito del hombre, porque en lugar de participar de Dios,

pretende sustituirlo.

En el plano teoldgico, la lectura de Gn 3,5 tiene importantes consecuencias. Primero, nos
permite comprender que la vocacion original del hombre no era simplemente natural, sino
sobrenatural, es decir, abierta desde el principio a la comunién con Dios. EI hombre no puede
entenderse a si mismo como ser meramente finito, porque toda su estructura ontolégica apunta a
una plenitud que s6lo encuentra en Dios. Por tanto, Gn 3,5 no debe ser interpretado como si la
serpiente inventara la idea de la divinizacion, sino como si deformara una verdad fundamental. En
segundo lugar, este pasaje pone en evidencia la tension escatoldgica que define la existencia
humana. El hombre, como infinito creado actual, vive en una dindmica de apertura hacia un mas
alla que nunca se colma en lo finito. El pecado, a nuestro juicio, consistiria en absolutizar lo
relativo, en reducir la infinitud del deseo humano a la inmanencia de un acto de poder. Por el
contrario, la gracia abre nuevamente esta infinitud hacia Dios, que es su Gnico término adecuado.
Finalmente, Gn 3,5 nos invita a considerar que la verdadera libertad no consiste en definir
autonomamente el bien y el mal, sino en acoger la verdad que nos libera. Jesis mismo lo expresa
en Jn 8,36: “Si el Hijo os libera, seréis verdaderamente libres”. La promesa de la serpiente es una
libertad ilusoria, que en realidad esclaviza; la promesa de Cristo es una libertad verdadera, que
conduce a la vida eterna®’?. En este sentido, el hombre como infinito creado actual sélo se realiza

en la comunion con el infinito divino, y no en la rebelion contra él.

En definitiva, el versiculo de Gn 3,5 es mucho més que el relato de una tentacion antigua.
Seria la clave para entender la vocacion eterna del hombre, su condicion de ser infinito creado
actual y su llamado a la divinizacion en Cristo. La serpiente propone una divinizacién falsa, la
autosuficiencia que termina en muerte. Dios ofrece la divinizacion verdadera, la participacion filial

en su naturaleza divina, que se realiza en Cristo?® y por el Espiritu. Reconocer esta diferencia es

271 Atanasio de Alejandria, La Encarnacion del Verbo, V111,54,
212 Argarate, 101.
213 Urbano, 47.

120



Capitulo 3. La divinizacion como relacion teologica entre el infinito absoluto y el infinito creado
actual

esencial para recuperar la verdad del hombre y su vocacion ltima. Es decir, ser como Dios no por
usurpacioén sino por gracia; no en oposicion sino en comunion; no en la mentira de una infinitud
cerrada en si misma, sino en la plenitud de la infinitud participada que nos hace, verdaderamente,

hijos adoptivos del Padre en el Hijo?".

274 Bernard Sesholié. Tout récapituler dans le Christ. Christologie et sotériologie d’Irénée de Lyon. Paris: Desclée,
2000, 111-113.

121



El hombre, infinito creado actual llamado a la divinizacion

CONCLUSION GENERAL

Al llegar al final de nuestra investigacion, nos gustaria sacar en la presente conclusion
general los puntos esenciales que han sido desarrollado a lo largo de la investigacion. En nuestra
investigacion, hemos intentado mostrar como la categoria de la infinitud lejos de ser un mero
concepto filosofico abstracto, podria constituir una clave teoldgica fundamental para comprender
la relacion entre Dios, el mundo y el ser humano. El punto de partida de nuestra reflexion lo hemos
encontrado en las obras de Manuel Cabada Castro, especialmente en El Dios que da que pensar y
en Recuperar la infinitud. Estas dos obras que hemos considerado complementarias entre si, nos
ofrecen un horizonte en el que la categoria de la infinitud adquiere un relieve sistematico. Es decir,
no se trataria unicamente de pensar solo a Dios como ‘infinito’, sino de descubrir como el hombre
mismo, en cuanto creado, participa de la infinitud en calidad de ‘infinito creado actual’. La
expresion podria parecer extrafia a primera vista, pero lleva una profunda verdad. EI hombre,
aungue finito en historicidad, ha sido creado con apertura ontoldgica hacia Dios, de tal modo que
es capaz de participar de lo divino. Esta participacion, que la tradicion teologica denominaria
divinizacion, constituye la vocacion ultima del hombre y da sentido pleno a su existencia?’.

Para llegar a esta conclusion, hemos recorrido un camino complejo que ha integrado tanto
aportes filosoficos como teoldgicos. De hecho, desde los presocraticos hasta los pensadores
modernos y contemporaneos, pasando por unos Padres de la Iglesia, hemos constatado como la
cuestion de la infinitud ha acompafiado siempre el pensamiento humano. Cada época ha intentado
ofrecer una perspectiva particular. Todas ellas han servido para perfilar con mayor claridad la
diferencia radical entre el infinito absoluto (Dios) y toda realidad creada. Y al mismo tiempo la
sorprendente posibilidad de que el hombre, como criatura, participe de esta infinitud divina.
Anaximandro, con su nocion del apeiron, inauguro la intuicion de que la realidad dltima no podia
reducirse a lo finito, sino que debia tener un caracter ilimitado. Por el contrario, Aristételes sitta la
infinitud en el plano de la potencia y no del acto. Reserva el acto puro a un principio que no podria
ser considerado infinito en el sentido cristiano. Agustin y Tomas de Aquino rechazan esta lectura
aristotélica de la infinitud. En efecto, supieron introducir una novedad decisiva. La infinitud
pertenece propiamente a Dios como plenitud de ser, pero el hombre, aunque finito en su

historicidad, esta ontoldgicamente abierto hacia esta Infinitud.

275 Mateo-Seco, 454.

122



Conclusion General

La modernidad, con Descartes y Hegel, replanted el problema desde nuevas perspectivas.
Descartes, al reconocer la idea de infinito como innata y superior a la capacidad del pensamiento
finito, sefialo indirectamente hacia Dios como fundamento de esta idea. Hegel, por su parte, intento
superar la oposicion entre finito e infinito mediante su dialéctica. Nos propone una unidad dinamica
que, desde una perspectiva teoldgica, podria ser interpretada como prefiguraciéon de la comunion
entre Dios y el hombre.

En la modernidad tardia y contemporanea, autores como Giordano Bruno, Jean Terrasson y Georg
Cantor introdujeron nuevas dimensiones en el debate. Bruno, con su intuicion de un universo
infinito habitado por infinitas posibilidades, abri¢ la reflexion hacia una concepcion cosmica de la
infinitud. Terrasson, desde una perspectiva filosofica y casi teologica, hablé ya de un ‘infinito
creado’, anticipando de alguna manera nuestra categoria de ‘infinito creado actual’. Cantor,
finalmente, con su teoria de los nimeros transfinitos, ofrecié un lenguaje matematico que él mismo
interpreto teologicamente. La existencia de los transfinitos era para él una huella de la grandeza del
Creador. En su propia confesion, el mundo finito no seria suficiente para expresar la gloria de Dios.
Pues, era necesario que existieran también infinitudes creadas para reflejar mas plenamente la
infinitud divina.

Este recorrido historico-filos6fico nos ha permitido mostrar como la reflexion sobre la
infinitud ha evolucionado hasta preparar el terreno para la teologia. Y aqui se situaria el aporte mas
profundo de Cabada. Recuperar la infinitud no como un tema abstracto, sino como categoria
fundamental para pensar la relacion Dios-hombre. En El Dios que da que pensar, Cabada nos
recuerda que no es el hombre quien, por curiosidad, inicia el pensamiento sobre Dios. Es Dios
mismo quien irrumpe en la conciencia humana y provoca la reflexion. Este planteamiento tiene un
enorme valor teoldgico, porque muestra que el hombre es ya desde el inicio un ser interpelado por
el Infinito. O sea, un ser ‘infinito creado actual que se expresaria claramente en Recuperar la
infinitud. No se trata de que el hombre posea en si la infinitud de manera autosuficiente, sino de
que su propia constitucion lo hace capaz de recibirla y participar de ella?’®.

En nuestra investigacion, hemos partido de la hipétesis de que la Escritura confirmaria este
planteamiento en un cierto sentido. En Gn 1,26-27, el hombre es creado a imagen y semejanza de
Dios. Esto significa que lleva en si una apertura constitutiva hacia la infinitud. El Sal 82,6 recuerda

que Dios mismo dice a los hombres: “Vosotros sois dioses e hijos del Altisimo”. Expresion que

276 Seshoiié, 86-87.

123



El hombre, infinito creado actual llamado a la divinizacion

Ireneo y Atanasio interpretaron como anuncio de la divinizacion. En el NT, 2 Pe 1,3-4 habla
explicitamente de la vocacion del hombre a ser ‘participe de la naturaleza divina’. Si el hombre
fuese meramente finito, tal vocacion podria ser imposible?’’.

La tradicion patristica hizo de esta intuicion el centro de su soteriologia. Ireneo afirmo que
“el Verbo de Dios se hizo hombre, y el Hijo de Dios Hijo del hombre; para que el hombre,
mezcldndose con el Verbo de Dios y recibiendo asi la adopcion filial, se haga hijo de Dios”?’8,
Atanasio formulo la célebre expresion: “Dios se hizo hombre para que el hombre se hiciera
Dios?’°. Ambas afirmaciones encontrarian su sentido en la categoria que hemos desarrollado; el
hombre, como infinito creado actual. Es que, como infinito creado actual esta llamado a ser
divinizado. Hace falta indicar que la gracia no destruye la naturaleza, sino que la eleva a su plenitud.
En Cristo, el hombre encuentra la posibilidad real de participar de la infinitud divina, porque en EI
lo infinito divino y lo infinito creado actual se unen sin confusion. Esta lectura encontraria apoyo
en el Magisterio de la Iglesia. El Concilio Vaticano II afirma que “el misterio del hombre solo se
esclarece en el misterio del Verbo encarnado”?®. Alli se proclama que Cristo, nuevo Adan, revela
plenamente el hombre al propio hombre y le descubre su altisima vocacion. Este texto conciliar
nos parece fundamental. La vocacion del hombre es la divinizacion, y esto solo es posible porque
el hombre es ya por creacion un ser abierto a la infinitud. Sin embargo, LG subraya que el designio
eterno de Dios es elevar a los hombres a la participacion de la vida divina?!. Juan Pablo Il en su
enciclica RH insiste en que “el hombre es el camino de la Iglesia”?®2 precisamente porque en Cristo
se revela la grandeza de su vocacion.

De todo lo dicho podriamos sacar varias conclusiones teoldgicas. En primer lugar, la
infinitud no es ‘solo’ un atributo de Dios, sino también una categoria que nos permite comprender
la estructura ontoldgica del hombre. El hombre no es meramente finito. Es un infinito creado actual,
Illamado a participar del Infinito absoluto. En segundo lugar, esta participacion no es una
posibilidad abstracta, sino una realidad concreta que se realiza en Cristo. El es la union perfecta
entre lo divino y lo humano, entre el Infinito absoluto y el infinito creado actual. En tercer lugar,

la divinizacién no debe entenderse como una disolucion del hombre en Dios, sino como una

21" Schénborn, 37.

278 San Ireneo, 111,19,1.

219 Atanasio de Alejandria, La Encarnacion del Verbo, VI11,54.
280 Concilio Vaticano 11, en Gaudium et Spes, n°22.

281 Concilio Vaticano II, Lumen Gentium, n°2.

282 Juan Pablo Il, Redemptor Hominis, n°14.

124



Conclusion General

comunion en la que la naturaleza humana alcanza su plenitud. En cuarto lugar, esta categoria de la
infinitud ofrece un puente entre filosofia y teologia. Pues, filos6ficamente, nos permite pensar la
apertura del hombre y del cosmos; teoldgicamente, nos revela la gracia como cumplimiento de esa
apertura.

Finalmente, nos conviene destacar la relevancia actual de nuestra reflexion. En un mundo
marcado por el secularismo, el nihilismo y el reduccionismo materialista, recuperar la infinitud
significaria recuperar la grandeza de la vocacion humana. EI hombre no es un ser cerrado en su
finitud ni condenado al absurdo. Es un ser abierto al Infinito, capaz de Dios, llamado a participar
de su vida divina. Esta conviccion no solo ilumina la fe cristiana, sino que ofrece también un
horizonte de esperanza para la cultura contempordnea. Como escribio el Vaticano 11, “la esperanza
escatoldgica no disminuye la importancia de las tareas temporales, sino que las confirma”?%3,
Precisamente porque el hombre estd llamado a la infinitud, su vida en el mundo adquiere una
dignidad incomparable.

En definitiva, la categoria de la infinitud tal como la hemos desarrollado a partir del
pensamiento de Manuel Cabada Castro, constituiria una herramienta teoldgica fundamental. Nos
permite comprender la relacion entre Dios y el hombre, articular la vocacion a la divinizacion y
ofrecer una respuesta a los desafios contemporaneos. La infinitud absoluta de Dios se comunica
como don; el hombre, como infinito creado actual, la recibe y participa de ella. Este dialogo entre
lo divino y lo humano no es un simple tema especulativo, sino el corazén mismo del Evangelio:
“Dios se hizo hombre para que el hombre se hiciera Dios”?34, Terminemos con este comentario de
Urbano sobre la divinizacion en Escoto.

“La deificacion (o la divinizacion) es, [ ...], el estadio final de nuestro ser en Cristo. Totus deificatus,
el hombre completamente deificado, tendra lugar con la resurreccion de la carne, cuando se cumpla
el designio total de la Voluntad divina. Mientras, en la historia, la deificacién es siempre una
realidad incoada sin méas, donde sélo la Eucaristia representa un adelanto de la plena santidad. La
resurreccion de la carne es obra de la Gracia, particularmente del misterio del Verbo encarnado, al
gue se le afiade la colaboracion de la naturaleza, que también debe intervenir porque no se dan nunca
por separado”?,

283 Concilio Vaticano 11, Gaudium et Spes, n°21.
284 Atanasio de Alejandria, La Encarnacion del Verbo, VI11,54.
285 Urbano, 139-140.

125



El hombre, infinito creado actual llamado a la divinizacion

BIBLIOGRAFIA COMPLETA POR ORDEN ALFABETICO

- Abbate, Stefano. “La salvacion en la gnosis: exposicion y refutacion a partir de Ireneo de
Lyon”. Espiritu n® 165 (2023): 12-36.

- Argérate, Pablo. Portadores del fuego. La divinizacion en los Padres Griegos. Bilbao:
Desclée de Brouwer, 1998.

- Avristételes. Fisica. Introduccion, traduccién y notas de Guillermo R. De Echandia.
Madrid: Gredos, 1995.

- Avristoteles. Metafisica. Introduccion, traduccion y notas de Tomas Calvo Martinez.
Madrid: Gredos, 1995.

- Arzubialde, S.J, Santiago. “La experiencia trascendental de Dios en la obra de K. Rahner”.
Estudios eclesiasticos, vol. 80, n°. 313 (2005): 291-314, 299-300.

- Atanasio de Alejandria. Contra los arrianos. Madrid: Ciudad Nueva, 2010.
- Atanasio de Alejandria. La Encarnacion del Verbo. Madrid: Ciudad Nueva, 1989.

- Balthasar, Hans Urs VVon. Teodramatica. Las personas del drama: el hombre en Cristo.
Vol. I1l. Madrid: Encuentro, 1993.

- Benedicto XV1. Spe Salvi: Enciclica sobre la esperanza cristiana. 2007, n°12. DOI:
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-
Xvi_enc_20071130_spe-salvi.html

- Benitez, Pedro. “El temor horrorizante en san Agustin. Comentario a dos pasajes del libro

VI de las Confesiones”. Tépicos, n°31 (2006): 9-33.
- Biblia de Jerusalén. Bilbao: Desclée De Brouwer, 1998.

- Bruni Nolani, Jordani. Opera latine conscripta. Stuttgart-Bad Cannstatt: Friedrich
Frommann Verlag Gunther Holzboog, 1962.

- Bruno, Giordano. Del infinito: el universo y los mundos. Traduccion, introduccion y notas
de M. A. Granada. Madrid: Alianza, 2001.

126



Bibliografia completa por orden alfabético

- Cabada Castro, Manuel. El Dios que da que pensar: acceso filoséfico-antropolégico a la
divinidad. Madrid: Biblioteca de Autores Cristianos, 1999.

- Cabada Castro, Manuel. L'étre et Dieu chez Gustav Siewerth. Louvain-Paris: Peeters,
1997.

- Cabada Castro, Manuel. Querer o no querer vivir. El debate entre Schopenhauer,

Feuerbach, Wagner y Nietzsche sobre el sentido de la existencia humana. Barcelona: Herder, 1994.

- Cabada Castro, Manuel. Recuperar la infinitud: en torno al debate historico-filosofico

sobre la limitacion o ilimitacion de la realidad. Madrid: Universidad Pontificia Comillas, 2008.

- Cabada Castro, Manuel. Scripta Minora: Filosofia, Antropologia, Cultura I. Escritos
juveniles (1958-1968). Madrid: Ubuntu, Asociacion Interdisciplinar de Investigacion Cientifica e

Intervencién Social, 2016.

- Cabada Castro, Manuel. Scripta Minora: Filosofia, Antropologia, Cultura Il. Escritos
filosoficos. Tomo 1. 1969-1993. Madrid: Ubuntu, Asociacion Interdisciplinar de Investigacion

Cientifica e Intervencion Social, 2017.

- Cantor, Georg. Briefe. Edicion de Herbert Meschkowski y Winfried Nilson. Berlin-
Heidelberg: Springer-Verl, 1991.

- Cantor, Georg. Gesammelte Abhandlungen mathematischen und philosophischen Inhalts.

Edicion de Ernst Zermelo. Hildesheim: Georg Olms Verlagsbuchhandlung, 1966.

- Castelao, Pedro. “La criatura, la libertad y la infinitud”. En Pensar el hombre. La teologia
ante los nuevos planteamientos antropoldgicos, dirigido por Jesis Garcia Rojo, 151-170.
Salamanca-Madrid: Servicio de Publicaciones, Universidad Pontificia de Salamanca, Boadilla del
Monte, 2018.

- Castelao, Pedro. Morfologia del infinito. Un nuevo fundamento filoséfico para la

antropologia teoldgica. Madrid: Universidad Pontificia Comillas, 2023.

- Catecismo de la Iglesia Catdlica. 1992. DOI: Catecismo de la Iglesia Catolica, Indice

general

127


https://www.vatican.va/archive/catechism_sp/index_sp.html
https://www.vatican.va/archive/catechism_sp/index_sp.html

El hombre, infinito creado actual llamado a la divinizacion

- Clemente de Alejandria. EI pedagogo. Introduccion por Angel Castifieira Fernandez.

Traduccion y notas por Joan Sariol Diaz. Madrid: Gredos, 1988.

- Clemente de Alejandria. Stromata 1V-V. Martirio cristiano e investigacion sobre Dios.

Introduccion, traduccion y notas de Marcelo Merino Rodriguez. Madrid: Ciudad Nueva, 2003.

- Concilio Vaticano I. Constitucién dogmatica Filius-Dei. Roma, 24 de abril 1878. DOI:
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/i-vatican-council/documents/vat-
i_const_18700424_dei-filius_it.html

- Concilio Vaticano Il. Constitucion dogmatica Lumen Gentium sobre la Iglesia. 1964,

n°39. DOI: https://www.vatican.va/archive/hist councils/ii vatican council/documents/vat-

ii const 19641121 lumen-gentium sp.html

- Concilio Vaticano Il. Constitucion pastoral Gaudium et Spes sobre la Iglesia en el
mundo actual. 1965. n°12. DOI:
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-
Ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html

- Concilio Vaticano Il. Dei Verbum: Constitucién dogmatica sobre la divina revelacion.
1965, n° 2. DOI: https://www:.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-
ii_const 19651118 dei-verbum_sp.html

- Cordovilla Pérez, Angel. Teologia de la salvacion. Salamanca: Sigueme, 2021.

- De Libera, Alain. Eckhart, Suso, Tauler y la divinizacion del hombre. Palma de Mallorca:
Jose J. de Olarfieta, 1999.

- Descartes. (Euvres. Correspondance. Tome V. Paris: Léopold Cerf, 1903.

- Descartes. (Euvres. Meditationes de prima philosophia. Tome VII. Paris: Léopold Cerf,
1904.

- Farmer, William R. Comentario biblico internacional. Comentario catélico y ecuménico

para el siglo XXI. Estella (Navarra): Editorial Verbo Divino, 1999,

- Francisco. Lumen Fidei: Carta enciclica sobre la fe. 2013, n°4-5. DOI:
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-

francesco_20130629_enciclica-lumen-fidei.html

128


https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_sp.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_sp.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651118_dei-verbum_sp.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651118_dei-verbum_sp.html

Bibliografia completa por orden alfabético
- Garcia Bacca, Juan David. Los presocraticos. México: Fondo de cultura econdmica, 1980.
- Gesche, Adolphe. Dieu pour penser : L ’homme. Tome 2. Paris: Cerf, 1993.

- Gonzalez Fernandez, Antonio. “La infinitud 6ptima”. Devenires, n° 48 (julio-diciembre
2023): 71-102.

- Gregorio de Nisa. La gran catequesis. Introduccion y notas de Mario Naldini. Traduccion
del griego de Argimiro Velasco, O.P. Madrid: Ciudad Nueva, 1990.

- Grom, Bernhard. Religionspadagogische Psychologie des Kleinkind, Schul-und
Jugendalter. Dusseldorf-Gottingen: Patmos Verlag / Vandenhoeck & Ruprecht, 2. Auflage, 1986.

- Heidegger, Martin. Was ist das —die Philosophie? Pfullingen: Glinther Neske, 1956.

- Heimsoeth, Heinz. Los seis grandes temas de la metafisica occidental. Madrid: Revista
de Occidente, 1959.

- Heinrich Denzinger y Peter Hinermann. El Magisterio de la Iglesia. Enchiridion

symbolorum, definitionum et declarationum de rebus fidei et morum. Barcelona: Herder, 1999.

- Hermenegildo Delgado Reyes. “El infinito en Santo Tomas de Aquino”. En Seminario
“Orotava” Historia de la Ciencia. Actas Anio Il. De Arquimedes a Leibniz tras los pasos del
infinito matematico, teoldgico, fisico y cosmoldgico, dirigido por José Montesinos Sirera y Miguel

Hernandez Gonzéalez. 61-76. Canarias: Encuentros, 1995.

- Herrera, Juan José. “Breve introduccion al estudio de S. Tomas, Summa theologiae, 1, q.

3: De simplicitate Dei”. Studium. Filosofia y Teologia, n°27 (2011): 85-116.

- Hubetiak, Florencio. “Una relectura de la ciudad de Dios de san Agustin desde la historia”.

Forum, n° 8 (2019): 73-92.

- Juan Pablo IlI. Carta Enciclica Fides et Ratio. Roma: 1998. DOI:
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-
ii_enc_14091998 fides-et-ratio.html

- Juan Pablo 1. Redemptor Hominis: Enciclica sobre el Redentor del hombre. 1979, n°10-
18. DOI: https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-
ii_enc_04031979_redemptor-hominis.html

129



El hombre, infinito creado actual llamado a la divinizacion

- Juan Pablo II. Veritatis Splendor: Enciclica sobre algunas cuestiones fundamentales de
la ensefianza moral de la Iglesia. 1993, n°35. DOI: https://www.vatican.va/content/john-paul-
ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_06081993_veritatis-splendor.htmi

- Justino. Dialogo con el judio Trifon. Edicién y traduccion de D. Ruiz Bueno Madrid:

Padres Apologetas griegos, 1979.
- Kolnai, Aurele. La divinizacion y la suma esclavitud del hombre. Madrid: Ateneo, 1952.

- La Paz Rojas, Pedro Fernando. “La divinizacion del hombre en Atanasio de Alejandria”.

Teologia 'y Vida, Vol. XXXII (1991): 175-183.

- Larchet, Jean-Claude. La divinisation de I’homme selon saint Maxime le Confesseur.
Paris: Cerf, 1996.

- Malebranche. Euvres compleétes. Tome. XII-XI11. Entretiens sur la métaphysique et sur la

religion - Entretiens sur la mort. Paris: Libraire Philosophique J. Vrin, 1965.

- Manzana Martinez de Marafion, José. “Ateismo contemporaneo y teismo filosofico”.
Scriptorium Victoriense, vol. 28, n°2-3 (1981): 246-293.

- Mateo-Seco, Lucas F. “Salvacion y divinizacion. La leccion de los padres”. Scripta

Theologica n°31 (1999/2): 453-469.

- Mondolfo, Rodolfo. El infinito en el pensamiento de la antigiiedad clasica. Buenos Aires:
Iman, 1952.

- Morales Guerrero, Julio Armando. “El infinito en Descartes y el propdsito practico de su

filosofia”. Praxis Filosofica, n°42 (enero-junio 2016): 203-217.
- Panikkar, Raimon. El silencio del Dios. Madrid: Guardiana de Publicaciones, 1970.

- Paredes-Martin, Maria del Carmen. “El concepto de infinitud en el joven Hegel”. Studia
Hegeliana, vol. 1 (2015): 123-138.

- Pascal, Blaise. Oeuvres complétes. Paris: Seuil, 1963.
- Pascal, Blaise. Pensamientos. Traduccion de Xavier Zubiri. Madrid: Alianza, 1981.

- Pro, Diego F. Temas y motivos del pensamiento griego. Buenos Aires: Amancay, 1971.

130



Bibliografia completa por orden alfabético

- Rahner, Karl. Ecrits théologiques : Axes théologiques pour demain. Tome 11. Paris:

Desclée de Brouwer-Mame, 1970.

- Rahner, Karl. Schriften zur Theologie. Tomo V. Neuere Schriften. Einsiedeln-Zdrich:
Benziger Verlag, 1964.

- Rahner, Karl. Schriften zur Theologie. Tomo VI. Neuere Schriften. Einsiedeln-Zurich:

Benziger Verlag, 1965.

- Rahner, Karl. Traité fondamental de la foi : introduction au concept du christianisme.
Paris: Centurion , 1983.

- Ramon Arana, José. “La idea de infinito en la filosofia de Descartes”. Ontology Studies,
n°10 (2010): 131-142.

- Roberts, Louis. Karl Rahner : sa pensé, son eceuvre, sa méthode. Paris: Mame, 19609.
- San Agustin. Confesiones. Barcelona: Planeta, 1993.

- San Agustin. Obras completas XVI. La Ciudad de Dios. Madrid: Biblioteca Autores
Cristianos, 2019.

- San Ireneo. Contra las herejias. Libro Il1. Traduccién de Jests Garitaonandia Churruca.
Sevilla: Apostolado Mariano, 1994-1999.

- Santo Tomaés de Aquino. Sobre la eternidad del mundo. Suma contra los gentiles. Suma
teoldgica (seleccion). Traduccion del latin, introduccion y notas por Angel J. Cappeletti. Buenos
Aires: Aguilar, 1981.

- Santo Tomas de Aquino. Suma de Teologia. Madrid: Biblioteca de Autores Cristianos,
2001.

- Scheler, Max. Die Stellung des Menschen im Kosmos. Miinchen: Francke, 1976.

- Schénborn, Cardenal Christoph. De la muerte a la vida. Peregrinacion, Reencarnacion,
Divinizacion. Valencia: EDICEP, 2000.

- Sellés Fernando, Juan. “Quién es el hombre”. Metafisica y Persona. Filosofia,
conocimiento y vida. Afio 2, n°4 (julio-diciembre 2010): 197-206.

131



El hombre, infinito creado actual llamado a la divinizacion

- Sesbolié, Bernard. Tout récapituler dans le Christ. Christologie et sotériologie d’Irénée

de Lyon. Paris: Desclée, 2000.

- Soledad Ale, Maria. “La concepcion agustiniana de mundo en Confesiones VII”.

Humanitas. n°37 (Afio XXIX): 161-176.

- Stavropoulos, Christoforos. Partakers of Divine Nature. Minneapolis: Light and Life Pub,
1976.

- Terrasson, Jean. Traité de l'infini créé. Edition critique par Antonella Del Prete. Paris:
Honoré Campion, 2007.

- Tomas de Aquino. Comentario a la Fisica de Aristdteles. Traduccion, estudio preliminar
y notas de Celina A. Lértora Mendoza. Pamplona: Ediciones Universidad de Navarra, S.A. 2001.

- Tomés de Aquino. Sobre la eternidad del mundo. Madrid: Encuentro, 2002.
- Unamuno, Miguel de. Obras completas. Tomo XVI. Barcelona: Afrodisio Aguado, 1958.

- Urbano Lopez de Meneses, Pedro. Theosis. La doctrina de la divinizacion en las

tradiciones cristianas. Pamplona: EUNSA, 2001.

- Uribarri, Gabino. Monarquia y Trinidad. Madrid: Universidad Pontificia Comillas-

Departamento de Publicaciones, 1996.

- Voltaire-Rousseau. En torno al mal y la desdicha. Edicién de Alicia Villar. Madrid:
Alianza, 1995.

- Waldegg, Guillermina, “El infinito en la obra aristotélica”, Educacion Matemética, Vol.
5, n°. 3, (diciembre 1993): 20-38.

132



