
 
 

 
FACULTAD DE TEOLOGÍA 

DEPARTAMENTO DE TEOLOGÍA DOGMÁTICA Y FUNDAMENTAL 

 

TESINA DE LICENCIATURA EN TEOLOGÍA DOGMÁTICA Y FUNDAMENTAL 

 

 
 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

EL HOMBRE, INFINITO CREADO ACTUAL LLAMADO A 

LA DIVINIZACIÓN 

Presentado por: 

SENAKPON ANGELO ADANDJAI 

 

 

Dirigido por: 

PROF. PEDRO CASTELAO 

 

 

 

 

MADRID 

NOVIEMBRE 2025 

 
 



  

 
 

 

FACULTAD DE TEOLOGÍA 

DEPARTAMENTO DE TEOLOGÍA DOGMÁTICA Y FUNDAMENTAL 

 

TESINA DE LICENCIATURA EN TEOLOGÍA DOGMÁTICA Y FUNDAMENTAL 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

EL HOMBRE, INFINITO CREADO ACTUAL LLAMADO A 

LA DIVINIZACIÓN 

 

 

Visto Bueno del director 

PROF. PEDRO CASTELAO 

 

 

 

 

Fdo. 

 

 

 

MADRID 

NOVIEMBRE 2025 

 
 



 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

“En realidad, […], el mundo exterior y el interior del hombre constituyen una 

unidad indisociable. Preguntarse por lo exterior no deja de ser también y al mismo 

tiempo una pregunta por el sí mismo del hombre, que surge como tal desde fuera 

de sí mismo, tanto filogenética como ontogenéticamente. […] La pregunta sobre 

el porqué del mundo está relacionada esencial y necesariamente con la pregunta 

sobre el porqué del ‘yo’ y con la pregunta por Dios: ‘conciencia del mundo, del yo 

y de Dios forman una unidad estructural indestructible’”. 

 

Manuel Cabada Castro. El Dios que da que pensar: acceso filosófico-antropológico a la divinidad. Madrid: 

BAC, 1999, 115. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  

 
 

 

 

 

Dedicatoria 

 

 

En memoria de mi difunto padre Pascal ADANDJAI, cuyo ejemplo y amor 

siguen siendo faro en mi vida. 

A mi padre adoptivo Christian FASSINOU, por su apoyo constante, su fe firme y 

su guía paternal. 

A mi madre Immaculée NOUKPO, por su ternura, sacrificio y oración 

inquebrantable. 

A mi querida P.C., por estar siempre ahí, con su apoyo constante, su amor 

incondicional y su paciencia infinita. 

Y a mi amiga Solange A. KUIMO, por su amistad sincera, su ánimo y su 

presencia en los momentos más significativos de este camino. 

 

A todos ellos, con gratitud profunda y cariño eterno, dedico esta tesina. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

CONTENIDO 

INTRODUCCIÓN GENERAL ........................................................................................................ 1 

CAPITULO I. LA INFINITUD EN EL ÁMBITO FILOSÓFICO-TEOLÓGICO .......................... 7 

Introducción .................................................................................................................................. 7 

1.1 La cuestión del ser y de Dios ............................................................................................. 8 

1.1.1 La cuestión del ser. ..................................................................................................... 8 

1.1.2 El ser de Dios ........................................................................................................... 11 

1.2 La divinidad ‘filosófica’ en el ámbito teológico: punto de partida de la reflexión 

teológica. ..................................................................................................................................... 13 

1.2.1 Dificultad de estudio sobre la divinidad hoy en día ................................................. 13 

1.2.2 Lo divino ‘filosófico’ en el ámbito teológico ........................................................... 15 

1.3 La experiencia humana y la aparición del problema de Dios. ......................................... 19 

1.4 ¿Quién es el ser humano? ................................................................................................ 24 

1.4.1 El ser humano, un ser dentro del mundo .................................................................. 24 

1.4.2 El ser humano, un ser que se auto-cuestiona ............................................................ 27 

1.5 El retorno del ser humano a Dios: intrínseca relación entre finitud e infinitud ............... 30 

1.6 La eterna cuestión de la existencia del mal a pesar de la existencia y de la bondad de 

Dios 34 

Conclusión. La infinitud como don comunicante en El Dios que da que pensar ...................... 36 

CAPÍTULO II. PROFUNDIZACIÓN HISTÓRICA DEL CONCEPTO INFINITUD ................. 41 

Introducción ................................................................................................................................ 41 

1. El comienzo del planteamiento de la infinitud en los presocráticos ....................................... 43 

1.1. Anaximandro y el concepto de ápeiron............................................................................ 43 

1.2. El Ser eterno melisiano como preanuncio del Dios cristiano o praeambula fidei .............. 44 

1.3. La infinitud en Aristóteles ................................................................................................... 50 

1.3.1. La infinitud como potencia y no acto en Aristóteles .................................................... 50 

1.3.2. El posible aporte de la reflexión aristotélica de la infinitud a la teología cristiana ...... 54 

2. La infinitud en la Edad Media. Una viva critica de la infinitud potencial aristotélica ........... 56 

2.1. La infinitud en san Agustín .............................................................................................. 56 

2.2. La infinitud en Tomás de Aquino .................................................................................... 61 

3. Propuestas modernas de la cuestión de la Infinitud ................................................................ 67 

3.1. La infinitud y lo indefinido en Descartes ......................................................................... 67 

3.2. Lectura cristiana de la infinitud en Hegel ........................................................................ 70 



  

 
 

4. El infinito creado actual como reflejo de la inmensidad divina: Perspectivas de Bruno, 

Terrasson y Cantor ...................................................................................................................... 73 

4.1. Hacia el “Infinito creado actual” en Jean Terrasson ........................................................ 73 

4.2.  La huella del Infinito en la experiencia humana: lectura teológica de Giordano Bruno 78 

4.3. La infinitud creada en acto: Georg Cantor y la huella de Dios en el pensamiento 

matemático .............................................................................................................................. 82 

Conclusión. Síntesis teológico-histórica de la infinitud desde Anaximandro a Cantor ............. 87 

CAPÍTULO III. LA DIVINIZACIÓN COMO RELACIÓN TEOLÓGICA ENTRE EL 

INFINITO ABSOLUTO Y EL INFINITO CREADO ACTUAL ................................................. 89 

Introducción ................................................................................................................................ 89 

1. El hombre, infinito creado actual ........................................................................................... 91 

2. El ser humano como infinito creado actual: bases bíblicas de la divinización del hombre ... 95 

2.1. Lo infinito creado actual a la luz de las bases bíblicas de la divinización en el AT ........ 95 

2.1.1. Lo infinito creado actual en Gn 1,26-27 ................................................................... 95 

2.1.2. Lo infinito creado actual en Sal 82,6. ........................................................................ 99 

2.2. Lo infinito creado actual o el hombre en el NT: 2 Pe 1,3-4 ........................................... 103 

3. Divinización del infinito creado actual en Ireneo de Lyon y Atanasio de Alejandría .......... 107 

3.1. La infinitud creada actual como capacidad de divinización en Ireneo de Lyon ............ 107 

3.2. La infinitud creada actual y la ‘theosis’ en Atanasio de Alejandría .............................. 113 

Conclusión. Lectura teológica de Gn 3,5 desde la categoría de divinización y de infinitud 

creada actual ............................................................................................................................. 117 

CONCLUSIÓN GENERAL ........................................................................................................ 122 

BIBLIOGRAFÍA COMPLETA POR ORDEN ALFABÉTICO .................................................. 126 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

SIGLAS Y ABREVIATURAS 

1. ABREVIATURAS 

AT  Antiguo Testamento  

BAC  Biblioteca de Autores Cristianos 

CIC  Catecismo de la Iglesia Católica  

DV  Dei Verbum 

EDICEP  Editorial Centro de Publicaciones 

EUNSA  Ediciones de la Universidad de Navarra S.A. 

FD  Filius-Dei     

FR  Fides et Ratio     

GS  Gaudium et Spes 

HD  Heinrich Denzinger y Peter Hünermann  

LF  Lumen Fidei 

LG  Lumen Gentium  

NT  Nuevo Testamento  

RH  Redemptor Hominis 

SS  Spe Salvi 

VS  Veritatis Splendor 

 

2. SIGLAS BÍBLICAS  

1 Cor  1 Corintios  

1 Jn  1 Juan 

2 Mac  2 Macabeos 

2 Pe  2 Pedro 

Ap  Apocalipsis 

Col  Colosenses 

Dn  Daniel,  

Ecl  Eclesiastés 

Ef  Efesios 

Ex  Éxodo  

Flp  Filipenses 

Gn  Génesis 

Hab  Habacuc 

Hch  Hechos  

Heb  Hebreos 

Is  Isaías  

Jn  Juan 

Job  Job  

Jr  Jeremías 

Lv  Levítico 

Mal  Malaquías 

Mt  Mateo  

Rom  Romanos 

Sab  Sabiduría 

Sal  Salmo

 



Introducción General  

1 
 

INTRODUCCIÓN GENERAL 

Cuando consideramos la historia de la teología y también su situación hoy en día, nos damos 

cuenta de una realidad crucial: la teología en su conjunto sigue enfrentándose a un desafío de 

proporciones históricas. De hecho, por un lado, la tradición revelada le confía el depósito 

inagotable de un Misterio que, por definición, excede toda capacidad de comprensión: el Misterio 

del Dios infinito. Y por otro, la razón humana, modelada por la modernidad y la secularización, 

manifiesta una profunda desconfianza hacia cualquier discurso que pretenda trascender los límites 

de lo inmanente y lo empíricamente verificable. Este divorcio entre la fe y la cultura, entre el 

infinito deseado y la finitud ‘autoimpuesta’, ha sumido a la reflexión sobre Dios en una crisis de 

pertinencia. Hay que reconocer, que la pregunta por lo divino no ha desaparecido, pero se formula 

en otros términos, desvinculada de las categorías ontológicas que durante siglos le proporcionaron 

un fundamento intelectual. Por tanto, frente a una tal realidad o situación, la teología está llamada 

a una tarea de reconstrucción fundamental que no consiste en repetir fórmulas dogmáticas de 

manera acrítica, sino en buscar nuevos caminos para pensar y expresar lo divino de manera que 

dialogue de forma fecunda con las inquietudes del hombre contemporáneo. 

Y es, justamente, en este contexto intelectual y espiritual donde las dos obras del filósofo y teólogo 

español Manuel Cabada Castro, que hemos considerado en nuestra investigación, se erigen como 

un faro de lucidez y profundidad. De hecho, a partir de El Dios que da que pensar y Recuperar la 

infinitud: en torno al debate histórico-filosófico sobre la limitación o ilimitación de la realidad, 

creemos que todo el pensamiento de Cabada está anclado en una sólida tradición agustiniana y 

tomista. En efecto, su reflexión abierta a los aportes de la filosofía moderna y la ciencia 

contemporánea, nos propone una categoría capaz de recomponer el diálogo roto en torno a la 

cuestión de la infinitud. Desde sus obras, nos damos cuenta de que ya no se trata de la infinitud 

como un mero atributo estático de Dios, sino como la categoría teológica fundamental que no solo 

dinamiza, sino redefine toda la relación entre lo divino y lo humano.  

Según Pedro Castelao, podemos afirmar sin ninguna duda que Manuel Cabada Castro ha pasado 

toda su vida de filósofo y teólogo como un apasionado de la investigación en torno a la cuestión de 

la relación entre finitud e infinitud.  Para ser preciso, digamos que “Manuel Cabada no ha tenido 

en su amplia y dilatada obra filosófica (y añadiríamos teológica) otro tema más que la relación 



El hombre, infinito creado actual llamado a la divinización 

2 
 

entre el mundo, el ser humano y lo divino”1. Este hecho puede entenderse mejor si consideramos 

la condición de jesuita de nuestro autor. La espiritualidad ignaciana se centra mucho sobre la 

relación que puede existir entre mundo-hombre-Dios. 

La originalidad de Cabada, desde nuestro entendimiento, desarrollada meticulosamente en las dos 

obras que son complementarias, a nuestro juicio, reside en articular un doble movimiento. Primero, 

demuestra que la pregunta por el infinito no es ajena a la experiencia humana, sino que brota de 

ella como su exigencia interna más profunda. Y tendremos la oportunidad de demostrarlo. 

Segundo, y aquí se hace más visible su contribución crucial, supera el dilema histórico que forzaba 

a elegir entre un infinito divino absolutamente trascendente y, por tanto, alejado; y un mundo finito 

clausurado sobre sí mismo. Cabada lo hace rehabilitando la noción de “infinito creado actual”, un 

concepto que, lejos de ser una contradicción en los términos, se acaba revelando como la clave para 

comprender la dignidad única de la criatura humana y su vocación a la divinización. 

Nuestra investigación, titulada “El hombre, infinito creado actual llamado a la 

divinización”, se propone explorar de manera sistemática y crítica esta propuesta fundamental. 

Nuestro objetivo central es demostrar que el pensamiento de Cabada, al integrar la reflexión 

filosófica, la tradición teológica y la antropología a la luz de la infinitud, nos ofrece un marco 

hermenéutico extraordinariamente potente para repensar la teología, la doctrina de la creación y de 

la categoría de divinización. En consecuencia, partimos de la hipótesis de que la categoría de 

“Infinitud” actúa como un principio unificador que disuelve falsas oposiciones y permite una 

comprensión más honda y coherente del dato revelado. 

El itinerario de nuestra investigación se articula en tres grandes capítulos que obviamente siguen 

una lógica interna de progresión: de la experiencia a la fundamentación (Capítulo I), de la 

fundamentación a la historia conceptual (Capítulo II), y de la historia conceptual a la culminación 

teológica (Capítulo III). 

En concreto, dedicaremos el Capítulo I a una lectura analítica de El Dios que da que pensar. Aquí, 

no partiremos de Dios como un concepto abstracto, sino del ser humano en su concreción 

existencial. Cabada empieza su reflexión desde la experiencia de la finitud, es decir, la conciencia 

de ser limitado, contingente, arrojado a un mundo que no hemos elegido y destinado a una muerte 

                                                           
1 Pedro Castelao. Morfología del infinito. Un nuevo fundamento filosófico para la antropología teológica. Madrid: 

Universidad Pontificia Comillas, 2023, 41.  



Introducción General  

3 
 

inevitable. Sin embargo, esta finitud, lejos de ser una mera carencia, se revela como una apertura 

constitutiva. El hombre es el ser que se cuestiona a sí mismo, que experimenta una nostalgia de 

plenitud, de verdad absoluta, de amor incondicionado; diríamos, en definitiva, de infinitud; y que 

su condición finita no puede satisfacer. Como bien intuyeron los Salmistas, el corazón humano está 

inquieto hasta que descanse en Dios (Sal 62,1; 42,2-3). Esta inquietud, en nuestra visión o 

dinámica, no es patológica, sino sintomática de una vocación hacia la realidad divina. La pregunta 

por Dios, desde de la reflexión de Cabada no es un añadido externo a la existencia humana, sino 

que emerge desde dentro de ella como la pregunta por el sentido que puede colmar una apertura 

que parece infinita. La dramática cuestión del mal (Job, Sal 22) se convierte en el lugar paradójica 

donde esta pregunta se intensifica hasta el grito, desafiando cualquier teodicea simplista y 

exigiendo una respuesta que sólo un Dios infinitamente bueno y libre puede dar. La conclusión de 

este primer capítulo nos llevará a entender la infinitud divina no como una lejanía intimidatoria, 

sino como un “don comunicante”, una respuesta amorosa a la pregunta inscrita en el corazón de lo 

finito. Es el Dios que, al dar que pensar, se revela como el fundamento que atrae e interpela la razón 

humana. 

Sin embargo, para apreciar la profundidad de la propuesta de Cabada, es imperioso examinar el 

largo y complejo debate histórico-filosófico sobre la limitación o ilimitación de la realidad que él 

mismo analiza en Recuperar la infinitud. Por tanto, consagraremos el Capítulo II a la 

profundización histórica del concepto infinito (conviene bien decir que no podemos tratar de todos 

los autores que Cabada presenta en la obra por la inmensidad de su amplitud). Para ello, nuestro 

recorrido comenzará en los orígenes del pensamiento occidental con el ápeiron de Anaximandro, 

lo ilimitado o indeterminado como arjé de todas las cosas. Este concepto fundamental, aunque pre-

filosófico, plantea ya la cuestión de lo ilimitado como fundamento. La filosofía griega, con su genio 

y sus límites, intentará dominar conceptualmente lo infinito. La crítica de Aristóteles será 

paradigmática, pues para el Estagirita, lo infinito (ápeiron) existe sólo en potencia, como un 

proceso de división o adición que nunca se completa, nunca en acto. Un “infinito actual” era, para 

la ontología griega aristotélica, una imposibilidad lógica y una amenaza al cosmos ordenado que 

es, por definición, perfecto, y por tanto limitado. 

La irrupción de la revelación bíblica ha provocado un gran cambio. En efecto, con la Biblia, el Dios 

de Israel, Yahvé, se revela como el totalmente Otro, el Trascendente, cuyo ser no está sujeto a 



El hombre, infinito creado actual llamado a la divinización 

4 
 

ninguna limitación. Su nombre mismo, “Yo soy el que soy” (Ex 3,14), afirma claramente una 

plenitud de ser absoluta e inagotable. Por ejemplo, los Salmos cantan su infinitud: “Dichoso aquel 

a quien auxilia el Dios de Jacob, cuya esperanza está en Yahveh, su Dios” (Sal 146,5). “Si voy 

hasta los confines del mar, allí tu mano me conduce, tu diestra me sostiene. Si digo: ‘Que me cubran 

las tinieblas, que la luz se haga noche en torno a mí’, ni siquiera las tinieblas son oscuras para ti, y 

la noche es clara como el día: lo mismo son tinieblas que luz” (Sal 138, 7-8). Entendemos una 

infinitud como no espacial, sino metafísica, porque es la plenitud omniabarcante o total del Ser que 

es Espíritu (Jn 4,24). Los Padres de la Iglesia y los teólogos medievales, como Agustín de Hipona 

y Tomás de Aquino, se enfrentaron al desafío de articular esta verdad de fe con las categorías de la 

filosofía griega. Tomás, por ejemplo, argumentará con fuerza que Dios es Actus Purus, infinito en 

acto, y que la creación, por ser una libre emanación de su poder infinito, puede reflejar de manera 

finita y participada esta actualidad. 

La modernidad, con Descartes y Hegel, dará otro paso a la cuestión de la infinitud. En efecto, 

Descartes coloca la idea de infinito en la mente humana como una marca del Creador. Mientras 

que Hegel intentará una síntesis audaz, proponiendo una dialéctica donde lo finito y lo infinito se 

necesitan mutuamente, una propuesta que, para la ortodoxia cristiana, puede implicar un panteísmo 

que diluya la trascendencia divina. La superación de estos enigmas modernos, como muestra 

Cabada, llegará de la mano de pensadores como Jean Terrason, Giordano y, de modo decisivo, del 

matemático Georg Cantor. La teoría de los conjuntos infinitos actuales de Cantor ha demostrado 

que lo infinito puede ser un objeto matemático consistente y actual, no un mero proceso potencial. 

Esto proporciona una potentísima analogía para la teología. En otra palabra, el universo creado 

puede ser entendido como un “infinito creado actual”, un conjunto ontológicamente abierto y 

participado de la infinitud divina, sin confundirse con ella. Brevemente, este capítulo nos 

demostrará que la investigación de Cabada es el fruto maduro de una larga evolución histórico-

teológica. 

Finalmente, terminaremos nuestra investigación con el Capítulo III, en el que integraremos los dos 

anteriores para revelar la consecuencia teológica más decisiva de este marco conceptual: la doctrina 

de la divinización (theosis). Si el ser humano es, en su dimensión espiritual, un “infinito creado 

actual”, entonces su relación con el Infinito divino trasciende la mera relación criatura-Creador 

para adentrarse en el misterio de la comunión y de la participación. En este capítulo, nos 



Introducción General  

5 
 

apoyaremos en los fundamentos bíblicos para justificar nuestra postura que considera el hombre 

como un ‘infinito creado actual’. En el Antiguo Testamento, el relato de la creación afirma que el 

hombre es creado “a imagen y semejanza de Dios” (Gn 1, 26-27), dotándole de una dignidad y una 

apertura ontológica únicas. El Sal 82,6 llega a decir: “Yo había dicho: ‘¡Dioses sois vosotros, todos 

vosotros, hijos del Altísimo!’”. En el NT, esta vocación se explicita con una claridad 

desconcertante: Cristo vino para que “lleguéis a ser partícipes de la naturaleza divina, huyendo de 

la corrupción que hay en el mundo a causa de la concupiscencia”. Es decir, el Verbo se encarnó 

para deificar a la humanidad. 

Analizaremos cómo los Padres de la Iglesia; o sea, Ireneo de Lyon y Atanasio de Alejandría entre 

otros; desarrollaron esta doctrina. Pudiera ser que la famosa fórmula de Atanasio, “Dios se hizo 

hombre para que el hombre se hiciera Dios”2, encuentre en la categoría de “infinito creado actual” 

su sustrato ontológico más profundo. La gracia no destruye la naturaleza, sino la perfecciona. Es 

decir, no anula la finitud creada, sino que capacita al “infinito creado actual” que es el hombre para 

participar de la vida intradivina sin dejar de ser creatura. La conclusión del capítulo, nos propondrá 

una relectura de Gn 3,5 (“seréis como dioses”) desde esta óptica. Viene bien decir que, la tentación 

diabólica fue la propuesta de una auto-divinización falsa e idolátrica, que excluye Dios. Pero, la 

verdadera divinización es todo lo contrario, pues es un don gratuito del Infinito Divino que eleva 

y plenifica o perfecciona al infinito creado actual, realizando así el designio de amor originario. 

En lo que atañe a la metodología, en nuestra investigación, emplearemos un análisis o 

comentario crítico-hermenéutico de las dos obras de Manuel Cabada Castro, en diálogo constante 

con las fuentes filosóficas y teológicas que él mismo suele utilizar. Sin embargo, haremos lo 

máximo posible para combinar la exégesis textual con la síntesis teológica sistemática, buscando 

siempre destacar la fecundidad de la categoría de infinitud para el quehacer teológico 

contemporáneo. 

En definitiva, nuestra tesina pretendería demostrar que el pensamiento de Manuel Cabada 

Castro, al recuperar la infinitud como categoría teológica fundamental y rehabilitar la noción de 

infinito creado ‘actual, ofrece un marco extraordinariamente coherente, sugerente y fiel a la 

Tradición para superar la crisis actual del discurso sobre Dios. Es una investigación que testimonia 

                                                           
2 Atanasio de Alejandría. La Encarnación del Verbo. Madrid: Ciudad Nueva, 1989, VIII,54. 



El hombre, infinito creado actual llamado a la divinización 

6 
 

la relación que hay entre la filosofía y la teología. Lejos de ser un ejercicio meramente académico, 

este trabajo busca contribuir a una teología que se atreva a pensar el Misterio de un Dios 

infinitamente amoroso que, en su sobreabundancia, crea seres capaces de acoger su infinitud y los 

llama a una comunión eterna, realizando así la paradoja más gloriosa. El hombre, siendo infinito 

creado actual encuentre su plenitud no en sí mismo, sino en el diálogo de amor con el Infinito 

Absoluto que es su Origen y su Fin. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Capítulo 1. La infinitud en el ámbito filosófico-teológico  

7 
 

CAPITULO I. LA INFINITUD EN EL ÁMBITO FILOSÓFICO-TEOLÓGICO 

Introducción 

En este primer capítulo de nuestra investigación nuestro objetivo principal es tratar, de forma 

analítica, la cuestión de la infinitud partiendo de la obra filosófica-teológica, El Dios que da que 

pensar, de Manuel Cabada Castro. En esta obra nos presenta la problemática de la infinitud en el 

ámbito teológico partiendo de los datos filosóficos. Este estudio analítico nos permitirá al final del 

capítulo mostrar concretamente cómo entendía Manuel Cabada Castro la infinitud en el ámbito 

teológico. Seguiremos los siguientes puntos.  

Empezaremos presentando una visión general sobre la cuestión del ser que nos introducirá 

en el estudio de nuestro trabajo. De hecho, se trata de plantear el punto de partida del trabajo 

partiendo de un pequeño recorrido de la cuestión sobre el ser y Dios al comienzo del pensamiento 

de Manuel Cabada Castro. Por cierto, al leer por primera vez esta obra, El Dios que da que pensar, 

nos resultaba difícil de entender porque exige un conocimiento previo del discurso de su autor 

sobre la cuestión. 

Después de este recorrido, empezaremos con el estudio propio de la obra presentando 

respectivamente los siguientes puntos. La divinidad “filosófica” en el ámbito teológico: punto de 

partida de la reflexión teológica; la experiencia humana y la aparición del problema de Dios; 

¿Quién es verdaderamente el ser humano?; el retorno del ser humano a Dios: intrínseca relación 

entre finitud e infinitud y, por último la eterna cuestión de la existencia del mal a pesar de la 

existencia y de la bondad de Dios. 

 

 

 

 

 



El hombre, infinito creado actual llamado a la divinización 

8 
 

1.1 La cuestión del ser y de Dios 

1.1.1 La cuestión del ser. 

Presentamos, a continuación, cuestiones generales sobre la cuestión de la infinitud, 

partiendo de la tesis doctoral de Cabada. Manuel Cabada Castro hizo su tesis doctoral sobre la 

cuestión del Ser y Dios en Gustav Siewerth, bajo la dirección de Karl Rahner en la Universidad de 

Múnich. Para Gustav Siewerth, y también para Cabada, la comprensión del ser es muy importante 

porque es la base de todo. Diríamos que todo parte del ser de tal manera que, sin entenderlo bien, 

nos sería imposible entender el ser o la esencia de Dios. Para una buena presentación más, 

empecemos por dedicar esta parte al ser en la concepción de Siewerth. 

Cabada afirma y reconoce que “el ser es, ante todo, en Siewerth ‘fundamento’ primigenio 

de toda la actividad psíquica. Lo primero no es el pensar, sino aquello que hace que se piense, el 

ser”3. Este breve pasaje pone en evidencia la relación entre el ser y el pensar. De hecho, Siewerth 

defiende la tesis de que el ser no puede ser de ninguna manera reducido a una mera construcción o 

imaginación del hombre. Pone de relieve que no es el fruto de la imaginación del hombre. El ser 

precede el acto de pensar porque es el fundamento de todo, la base de toda actividad que proviene 

del ámbito psíquico; es el que funda el acto de pensar del hombre.  

A nuestro juicio, Siewerth da un carácter ontológico al ser sin el que nada podría ser 

pensado hasta existir. Es justamente lo que nos enseña Cabada cuando afirma que “desde el 

principio de su carrera filosófica, […] aparece el ser como el fundamento primero de toda 

metafísica y de toda ‘teoría del conocimiento’”4. Por decirlo de otra manera, el ser representa el 

punto de partida esencial, la base principal que permite la comprensión de todo lo que toca a la 

realidad, incluso el proceso o la meta para llegar al conocimiento de la dicha realidad. 

Siguiendo su reflexión sobre el ser en el pensamiento de Siewerth, Cabada afirma que “el ser es, 

por lo tanto, según Siewerth, lo que capacita, pone en movimiento e impregna íntimamente el 

pensar, mientras que la razón no puede ser considerada como ‘algo’ que pueda ‘contraponerse’ al 

ser o ser connumerado con él; la esencia de la razón es estar entroncada totalmente en el ser, del 

                                                           
3 Manuel Cabada Castro. Scripta Minora: Filosofía, Antropología, Cultura I. Escritos juveniles (1958-1968). 

Madrid: Ubuntu, Asociación Interdisciplinar de Investigación Científica e Intervención Social, 2016, 118.  
4 Cabada, Scripta Minora: Filosofía, Antropología, Cultura I. Escritos juveniles, 118. 



Capítulo 1. La infinitud en el ámbito filosófico-teológico  

9 
 

que procede toda la dinámica del pensamiento”5. De hecho, Cabada resalta aquí la relación que 

establecía Siewerth entre el ser y la razón. Hay que decir, en primer lugar, que se trata de una 

relación muy intrínseca entre los dos. Cuatro puntos nos llaman la atención en esta posible relación 

entre el ser y la razón. El primer punto considera el ser como el principio dinámico del pensar. Por 

cierto, Siewerth subraya que el ser no es un objeto que sea pasivo, sino un principio activo que 

capacita, pone en movimiento e impregna el pensamiento humano. Esta interpretación concuerda 

con la de la tradición escolástica. El ser es considerado como el acto puro que asienta o, mejor 

dicho, cimienta todo lo existente y permite toda actividad intelectual. Con esta consideración, la 

razón, precisamente aquí, no podría ser considerada como un proceso autónomo, sino una facultad 

que opera gracias a su profunda conexión con el ser.  

Esto nos lleva al segundo punto que es la dependencia de la razón del ser. Por cierto, la 

consideración de Siewerth según la cual la razón no puede ser considerada como ‘algo’ que pueda 

‘contraponerse’ al ser rechaza fuerte y sistemáticamente cualquier dualismo susceptible de causar 

una cierta división entre el ser y el pensar. La razón procede del ser mismo, lo que consolida su 

subordinación ontológica. Por ello, podemos decir que la relación que existe entre los dos es una 

relación de subordinación porque da igual lo que sea, el ser tiene una gran primacía sobre la razón, 

obviamente en el pensamiento de Siewerth. 

El tercer punto que nos llama la atención es la esencia de la razón. Entonces, el hecho que la razón 

sea considerada como “entroncada” o vinculada en el ser deja reflejar una plena unidad ontológica 

y epistemológica entre ella y el ser. O sea, el acto de pensar es posible porque la razón está 

vinculada con el ser. En pocas palabras, diríamos que, si la razón no hubiera sido vinculada con el 

ser, el acto de pensar no podría ser posible de ninguna manera. El pensar no se puede reducir a un 

mero proceso racional. Más bien, el acto de pensar es también una respuesta al llamado del ser, que 

tiene como objetivo orientar y motivar la búsqueda de sentido en la actuación del pensar.  

El último punto concierne la dinámica del pensamiento y su origen. De hecho, el hecho según el 

cual toda la dinámica del pensamiento viene del ser quiere significar que este no solo posibilita el 

pensar, sino que también lo dirige y anima. 

                                                           
5 Cabada, Scripta Minora: Filosofía, Antropología, Cultura I. Escritos juveniles, 119. 



El hombre, infinito creado actual llamado a la divinización 

10 
 

Ahora bien, ¿qué podemos decir en breve sobre la concepción del hombre en el pensamiento de 

Siewerth? 

En cuanto al hombre en el pensamiento de Siewerth, Cabada afirma lo que sigue: 

“En este contexto, a Siewerth le gustaba hablar del hombre como una ‘substantia potentialis’: ‘la 

esencia del hombre es… ser una ‘substantia potentialis’, es decir, un ente-en-sí que llega esencial 

y originalmente al acto, a la realización y a la existencia a través de otro que no es él mismo. Por lo 

tanto, no es fundamentalmente por sí mismo, sino que se posee, así como su vida, solo en la medida 

en que se supera y alcanza “el ser del ente”. De ello se deduce que el hombre es ‘a partir del ser y 

hacia el ser’”6. 

De hecho, en esta cita, Cabada nos detalla el pensamiento de Siewerth a propósito del hombre. Al 

comienzo, podemos darnos cuenta de que Siewerth tiene una visión profundamente filosófica y 

metafísica del hombre. Suele designarlo como una ‘substantia potentialis’. Antes de seguir, 

digamos que en el pensamiento de Siewerth el uso de este término tendría que ver con la naturaleza 

del hombre. O sea, este término hace referencia a la idea según la cual el ser humano es 

fundamentalmente ser que es capacitado o, mejor dicho, dotado de una esencia propia7. Sin 

embargo, hay que enfatizar que esta substancia de la cual está capacitado no es enteramente 

actualizada o realizada por el hombre mismo. Podríamos decir que la esencia del hombre se 

entiende por su capacidad intrínseca de desarrollarse, actualizarse y trascenderse en relación con 

algo más allá de sí mismo. Tendremos la oportunidad de entender mejor esto en los próximos 

capítulos. 

El hombre es una “substantia potentialis”8, es decir, un ente que tiene en su esencia la potencialidad 

de realizarse plenamente, pero que no puede hacerlo por sí solo. Lo que el autor quiere resaltar en 

este concepto es la dependencia esencial del hombre respecto a algo que lo trasciende, algo otro 

que lo lleva al acto y lo sustenta en su realización y existencia. Encontramos así una afirmación de 

la contingencia del ser humano. El hombre no es autosuficiente ni cerrado en sí mismo, sino que 

se encuentra en constante relación y apertura hacia lo que le podría dar plenitud. Conviene decir 

                                                           
6 “Dans ce contexte, Siewerth aimait à parler de l’homme comme d’une ‘substantia potentialis’ : ‘l’essence de l’homme 

est… d’être ‘substantia potentialis’, c’est-à-dire un étant-en-soi, qui vient essentiellement et à l’origine à l’acte, à la 

réalisation et à l’existence à travers un autre que soi. Il n’est donc pas foncièrement par lui-même, mais ne se possède, 

ainsi que sa vie, que dans la mesure où il se surpasse et atteint l’être de l’étant’. Il s’ensuit que l’homme est ‘à partir 

de l’être et vers l’être’”. Manuel Cabada Castro. L'être et Dieu chez Gustav Siewerth. Louvain-Paris: Peeters, 1997, 

97-98. 
7 Adolphe GESCHE. Dieu pour penser : L’homme. Tome 2. Paris: Cerf, 1993. 
8 Castelao, Morfología del infinito, 294-295. El autor no desarrolla explícitamente la cuestión, pero nos ofrece 

algunas intuiciones que nos ayuda a entender mejor la diferencia entre el infinito potencial y el infinito actual. 



Capítulo 1. La infinitud en el ámbito filosófico-teológico  

11 
 

que, en los próximos capítulos y sobre todo en el último tendremos la posibilidad de adentrarnos 

más en esta comprensión del hombre. 

La idea de que el hombre “se posee solo en la medida en que se supera” pone de manifiesto una 

dinámica de trascendencia inherente al ser humano. Mejor dicho, el hombre, por naturaleza, está 

llamado a ir más allá de sí mismo, a participar en una realidad más alta o más profunda, lo que 

refleja una estructura de auto-trascendencia y búsqueda de sentido. Esta superación no es un mero 

esfuerzo individual, sino que implica un encuentro con el ser, un movimiento a partir del ser y 

hacia el ser. Dicho de otro modo, el ser humano es tanto don como tarea: recibe su existencia (a 

partir del ser) y al mismo tiempo está llamado a realizarse plenamente (hacia el ser). 

Terminemos esta parte afirmando con Cabada que 

“Si el hombre es, y vive esencialmente del ser, según la verdadera comprensión del ser, este destino 

esencial del hombre debe modelar no solo su comienzo, sino también todo su desarrollo. Su origen 

en el ser determina, por lo tanto, el acontecimiento de su devenir y de su maduración. Este devenir 

y esta maduración constituyen, por ende, ‘un cumplimiento de sí mismo permanente, incluyendo y 

determinando el fundamento esencial; se trata de una reunificación y una transformación, […] que 

esencialmente sobrepasa –en la perfección- al ser receptivo. Esta total implicación del ser-ahí 

(Dasein) y este creciente fortalecimiento de la acción y de la recepción componen esta 

‘maduración’”9.   

Después de este breve recorrido sobre el ser en el pensamiento de Siewerth presentado por Cabada, 

digamos brevemente lo que entiende por Dios. Subraya que ya nos hemos encontrado con una base 

filosófica muy sugerente para la cuestión de la infinitud. 

1.1.2 El ser de Dios 

Según Cabada, y seguramente también para Siewerth, “el problema de Dios pertenece 

esencialmente a la metafísica. Este problema no puede, sin embargo, ser considerado como si 

meramente ‘coexistiese’, dentro de la temática filosófica, como algo situado ‘al lado’ del problema 

del ser. Pues, en el fondo, de Dios solo podemos hablar en el ser y por medio de él”10. 

                                                           
9 « Si l’homme est, et vit essentiellement de l’être, selon la véritable compréhension de l’être, cette destinée essentielle 

de l’homme doit modeler non seulement son commencement, mais aussi tout son développement. Son origine dans 

l’être détermine donc l’évènement de son devenir et de son mûrissement. Ce devenir et ce mûrissement constituent 

donc ‘un accomplissement de soi permanent, incluant et déterminant le fondement essentiel ; il s’agit d’une 

réunification et d’une transformation, […] qui essentiellement surpasse –à la perfection- l’être d’accueil. Cette 

intimation totale de l’être-là (Dasein) et ce renforcement grandissant de l’action et de l’accueil composent ce 

‘mûrissement’ ». Cabada, L'être et Dieu chez Gustav Siewerth, 98. 
10 Cabada, Scripta Minora: Filosofía, Antropología, Cultura I. Escritos juveniles, 167. 



El hombre, infinito creado actual llamado a la divinización 

12 
 

¿Qué podemos decir a propósito de esta cita que representa para nosotros el núcleo y el comienzo 

de la reflexión sobre Dios en el pensamiento de Siewerth? 

El problema de Dios no es simplemente uno más en la gran temática filosófica, sino que pertenece 

intrínsecamente a la metafísica. O sea, la cuestión de Dios es puramente una cuestión metafísica y, 

considerando esto, se entiende mejor. Esto quiere decir que la problemática de Dios no puede ser 

abordada como un tema aislado, desconectado de otras cuestiones esenciales, más precisamente 

del problema del ser. Por cierto, en este sentido, la cita nos destaca algo fundamental: no es posible 

hablar de Dios sin referirnos al ser, ni tampoco podemos intentar comprender lo divino al margen 

de nuestra comprensión del ser en sí mismo. 

Aquí radica una verdad profunda y provocadora. La relación entre Dios y el ser no es meramente 

accidental, como si la pregunta por Dios fuese algo añadido o una pura especulación opcional 

dentro del horizonte metafísico. Al contrario, se puede notar que parece sugerir que el ser mismo 

contiene ya, en su profundidad, la posibilidad (y probablemente la necesidad diríamos) de referirse 

a lo divino. En otras palabras, Dios no es algo que exista afuera o más allá del ser, sino que nuestra 

forma de pensar y hablar sobre Dios está condicionada y mediada por el ser. Este punto será 

desarrollado con más claridad en los siguientes puntos. 

Al final, esto nos invita a preguntarnos: ¿qué implica para nuestra concepción de lo divino el hecho 

de que solo podamos hablar de Él en el ser y por medio de él? Por un lado, podría implicar una 

limitación en nuestra capacidad de comprender a Dios, al estar siempre mediada por nuestra 

experiencia del ser y el lenguaje. Pero, por otro lado, podría señalar una conexión más íntima y 

radical entre el ser y Dios, una especie de anclaje ontológico que revela algo esencial de ambos. 

En última instancia, esta perspectiva nos llama a reconocer que abordar el problema de Dios no es 

simplemente una cuestión de fe o dogma, sino una empresa profundamente filosófica y teológica. 

Es un intento de articular la relación entre lo más fundamental de nuestra existencia (el ser) y 

aquello que trasciende nuestra capacidad total de comprensión (Dios). ¿Es esta relación un punto 

de partida, o acaso un horizonte inalcanzable? Quizás la respuesta reside en la misma dinámica de 

preguntar. 



Capítulo 1. La infinitud en el ámbito filosófico-teológico  

13 
 

Después de este recorrido que nos ha permitido entender las primeras concepciones de 

Cabada sobre la cuestión del Ser y de Dios, presentemos a continuación el pensamiento de Cabada 

sobre la cuestión de Dios, casi treinta años después de la defensa de su tesis doctoral. 

 

1.2 La divinidad ‘filosófica’ en el ámbito teológico: punto de partida de la reflexión 

teológica. 

1.2.1 Dificultad de estudio sobre la divinidad hoy en día 

Ya desde su prólogo, Manuel Cabada Castro constata: “un estudio sobre el problema de la 

divinidad en los tiempos actuales corre sin duda el peligro de verse anegado bajo la ola del 

denominado postmodernismo, del culto a la ciencia o del confesado o inconfesado positivismo de 

buena parte de la teoría o prácticas del momento”11. Se nota claramente aquí que el problema de la 

reflexión sobre lo divino, o sobre Dios, ya no resulta fácil hoy en día por el rechazo de la sociedad 

a confiarse en una realidad que, a su parecer, no toca directamente su profundo ser o realidad 

cotidiana. Sin embargo, la misma sociedad se da cuenta de un hecho: la imposibilidad de llevar una 

vida plena sin abordar esta problemática al final del siglo XX. Por ello, se puede decir de antemano 

que la reflexión sobre Dios resulta muy importante, sea cual sea el siglo en el que nos encontremos. 

Lo que busca el ser humano, cuando empieza a reflexionar sobre Dios, es llegar a una conclusión 

que sea una manera escondida de “controlar”, o “dominar” a Dios. Este deseo del hombre data de 

hace tiempo (Gn 3). Ya se sabe que al hombre le repugna que se le escape toda realidad que no 

puede controlar. Sin embargo, llegar a una conclusión definitiva para establecer un conocimiento 

definitivo es, obviamente, imposible. Es justamente lo que pensaba Protágoras cuando decía que 

“la vida era demasiado breve […] para poder llegar a una conclusión indubitable y segura sobre la 

existencia de los dioses”12. Aquí es necesario notar que no nos estamos refiriendo al agnosticismo 

que enseñaría la imposibilidad para el hombre de llegar a cualquier conocimiento de lo 

transcendental o de Dios. 

Para Cabada, “por ello hay que decir […] que el problema de Dios, el problema ‘teológico’, es 

inmediatamente más un problema antropológico que directa y estrictamente teológico. Ello no 

                                                           
11 Manuel Cabada Castro. El Dios que da que pensar: acceso filosófico-antropológico a la divinidad. Madrid: BAC, 

1999, XI. 
12 Cabada, El Dios que da que pensar, 3. 



El hombre, infinito creado actual llamado a la divinización 

14 
 

reduce, sin embargo, […], Dios al hombre, sino que hace enraizar más bien la cuestión de Dios en 

el mismo ser y vivir del hombre”13. 

En este pasaje nos presenta, con gran precisión, una verdad fundamental. De hecho, la problemática 

de Dios, lejos de ser un asunto estrictamente teológico o separado de la experiencia humana, se 

encuentra profundamente enraizado en lo antropológico, es decir, en la propia condición y 

existencia del ser humano como nos lo deja entender Karl Rahner14. O sea, no se puede abordar la 

temática de Dios, prescindiendo del ser humano o de su experiencia. Es casi imposible pensar, 

desde el ámbito teológico, la realidad de Dios sin considerar la del hombre. Antes de llegar a la 

realidad divina, hay que empezar por la realidad antropológica. De ninguna manera, esta afirmación 

quiere significar o proclamar, como podría temerse, una reducción de Dios al hombre, como si lo 

divino no tuviese existencia más allá de las construcciones humanas. Por el contrario, lo que se 

quiere expresar es que la cuestión de Dios solo puede ser genuinamente abordada a partir de la 

realidad concreta del ser y vivir del ser humano. 

Esta reflexión nos conduce a otro camino fascinante. Si la pregunta por Dios forma parte integral 

de la realidad existencial del hombre, Dios ya no se presentaría como una idea externa, y el hombre 

debería alcanzar un interrogante que brotaría de su propia experiencia de ser. La búsqueda de lo 

divino, en este sentido, no se daría fuera del hombre, sino en su interior, en su capacidad de 

trascenderse, de preguntarse por el sentido, de reconocer un fundamento último que daría cohesión 

a su vida. 

Al mismo tiempo, esta perspectiva no niega tampoco la alteridad de Dios; más bien, la refuerza. 

Por cierto, si el hombre, en su ser y vivir, expresa la huella de lo divino, esta huella apunta siempre 

hacia una realidad mayor, que trasciende lo meramente humano sin anularlo. En este diálogo entre 

lo humano y lo divino, entre lo antropológico y lo teológico, se revela no solo la grandeza de la 

pregunta por Dios, sino aún más la profundidad de la propia humanidad. 

Brevemente, esta afirmación nos invita a replantearnos cómo entendemos la relación entre 

lo humano y lo divino, desafiándonos a no separar ambas esferas, sino a comprenderlas como 

realidades profundamente vinculadas. Así, el problema de Dios no se presentaría como un concepto 

                                                           
13 Cabada, El Dios que da que pensar, 4. 
14 Karl Rahner. Traité fondamental de la foi : introduction au concept du christianisme. Paris: Centurion , 1983, 42-

45. 



Capítulo 1. La infinitud en el ámbito filosófico-teológico  

15 
 

abstracto o distante, sino como una cuestión viva, que interpelaría al hombre desde lo más profundo 

de su existencia. Diríamos que Dios se hace visible por estar cerca de la realidad del hombre, cerca 

del hombre15. Tratemos a continuación de la cuestión de la divinidad en el ámbito teológico. 

1.2.2 Lo divino ‘filosófico’ en el ámbito teológico 

Para Cabada, no hay ninguna duda de que “el destino de la reflexión filosófica occidental 

sobre la divinidad con posteridad al pensamiento griego está estrechamente ligado al cristianismo 

y a su propia comprensión de la función de la razón en el interior de la ciencia o de la fe”16. De 

hecho, no se puede desarrollar una reflexión sobre la divinidad olvidando el papel importante de la 

influencia del pensamiento griego. Ya se sabe que el pensamiento griego a través de las reflexiones 

de Platón y de Aristóteles ha influido mucho sobre el desarrollo del contenido del concepto ‘divino’ 

o ‘Dios’. Más precisamente, en el pensamiento de Platón, lo divino era considerado como el ‘Bien 

supremo’; o como ‘Motor’ en Aristóteles para designar la fuerza que rige u ordena el cosmos. El 

elemento (o concepto) importante en esta reflexión era la razón o el Logos. Esto nos da una idea 

sobre la importancia del concepto Logos que ha sido desarrollado en la doctrina teológica de los 

Padres apostólicos y Padres de la Iglesia. 

 Por cierto, con la llegada del cristianismo y para defender la fe cristiana, los Padres del 

periodo pre-niceno han desarrollado sistemáticamente la doctrina de la nueva religión para 

diferenciarla de la religión judaica utilizando algunos datos de la filosofía para demostrar la 

veracidad de la fe cristiana. Cuando volvemos a la historia del comienzo del cristianismo, uno ve 

que la filosofía era importante para dar cuenta del contenido de la fe. Viene aquí bien hablar de san 

Justino mártir para intentar demostrar la estrecha relación entre la reflexión filosófica sobre Dios y 

el cristianismo partiendo de algunos datos de su obra Dialogo con el judío Trifón.  

Según san Justino mártir, la filosofía “es en realidad el mayor de los bienes, y el más 

precioso ante Dios, al cual ella es la sola que nos conduce y nos une a Él. Y santos, a la verdad, 

son aquellos que a la filosofía consagran su inteligencia”17. De esta declaración de Justino, 

podemos deducir la importancia de la filosofía, el bien de los bienes (Justino). Es decir, la 

                                                           
15 Louis Roberts. Karl Rahner : sa pensé, son œuvre, sa méthode. Paris: Mame, 1969, 125-128. 
16 Cabada, El Dios que da que pensar, 35. 
17 Justino. Dialogo con el judío Trifón. Edición y traducción de D. Ruiz Bueno Madrid: Padres Apologetas griegos, 

1979, n°2.  



El hombre, infinito creado actual llamado a la divinización 

16 
 

importancia de la filosofía es tal que sin ella podríamos quedarnos con el sentimiento de que nos 

falta algo importante para poder entrar en el misterio de Dios. Verdaderamente, según Justino, la 

filosofía, más que mostrarnos el camino hacia Dios, nos conduce a Él. 

Volviendo al pasaje citado, dos puntos nos llaman la atención: la palabra “sola” y la caracterización 

de los que se dedican a la filosofía. La filosofía tiene como funciones primeras: conducirnos a Dios 

y unirnos a Él. Y la palabra “sola” usada por Justino significa que no hay otro medio que pueda 

cumplir estas preciosas funciones que muestran al hombre el camino para ir o encontrar a Dios. 

Los que se dedican a la filosofía han de buscar lo más importante: la verdad. La verdadera filosofía 

busca la verdad en toda circunstancia y no se deja engañar por las superficialidades. Así, Justino 

estima que muchos filósofos no son en verdad filósofos porque “no hicieron investigación alguna 

sobre la verdad, sino que, llevados de la admiración de la constancia, del dominio de sí y de la 

rareza de las doctrinas de sus maestros, solo tuvieron por verdad lo que cada uno había aprendido 

de aquéllos; luego, transmitiendo a sus sucesores doctrinas semejantes a las primitivas, cada 

escuela tomó el nombre del que fue padre de su doctrina”18. Desde entonces, en vez de filosofar, 

es decir, buscar la verdad como lo habían hecho sus maestros, se pusieron a imitar sus doctrinas y 

nada más. Para concluir esta parte, digamos que la filosofía es de una gran importancia (según san 

Justino por sus características: conducirnos hacia Dios y unirnos a Él). Y, además, es “la ciencia 

del ser y el conocimiento de la verdad”19 que produce la felicidad como consecuencia directa. Esta 

importancia de la filosofía, la tenemos también clara en la encíclica FR cuando el Papa Juan Pablo 

II escribió lo que sigue: “Ella (la Iglesia) ve en la filosofía el camino para conocer verdades 

fundamentales relativas a la existencia del hombre. Al mismo tiempo, considera a la filosofía como 

una ayuda indispensable para profundizar la inteligencia de la fe y comunicar la verdad del 

Evangelio a cuantos aún no la conocen”20. 

Según Diálogo 1,3, que nos presenta una serie de cuestiones retóricas, podemos sin duda 

decir que la relación que hay entre el cristianismo y la filosofía es sobre todo una relación que 

busca o trata del “conocimiento de Dios”21: “¿Pues qué? -me replicó-, ¿no tratan de Dios los 

                                                           
18 Justino, Dialogo con el judío Trifón, n°2,2. 
19 Justino, Diálogo con el judío Trifón, n°3,5. 
20 Juan Pablo II. Carta Encíclica Fides et Ratio. Roma: 1998, n°5. DOI: https://www.vatican.va/content/john-paul-

ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_14091998_fides-et-ratio.html 
21 Gabino Uríbarri. Monarquía y Trinidad. Madrid: Universidad Pontificia Comillas-Departamento de Publicaciones, 

1996, 85. 



Capítulo 1. La infinitud en el ámbito filosófico-teológico  

17 
 

filósofos en todos sus discursos y no versan sus disputas siempre sobre su unicidad y providencia? 

¿O no es objeto de la filosofía el investigar acerca de Dios?”22. En definitiva, la filosofía como 

ciencia siempre trata de la unicidad y providencia de Dios y ayuda a los cristianos en su búsqueda 

de Dios. Los presocráticos, en su mayor parte investigaban sobre la cuestión de la unicidad o 

pluralidad de Dios: “la verdad acerca de Dios y su providencia, el origen del mundo, la capacidad 

del hombre para resolver estas cuestiones y sobre la inmortalidad del alma”23. Estos temas no tocan 

todavía el ser profundo de la teología o, mejor dicho, del cristianismo. Un tal pensamiento nos da 

la posibilidad de creer con convicción que la filosofía en su verdadera esencia tiene una relación 

de complementariedad con el cristianismo. 

 Esta relación de complementariedad se expresa claramente en la encíclica Fides et Ratio: 

“La fe y la razón (Fides et ratio) son como las dos alas con las cuales el espíritu humano se eleva 

hacia la contemplación de la verdad. Dios ha puesto en el corazón del hombre el deseo de conocer 

la verdad y, en definitiva, de conocerle a Él para que, conociéndole y amándole, pueda alcanzar 

también la plena verdad sobre sí mismo”24. 

A pesar de todo lo que acabamos de decir, hay que reconocer con Cabada que el Dios presentado 

por los filósofos no se corresponde totalmente con el Dios cristiano. Es justamente lo que nos dice 

partiendo de la postura de Tertuliano: “En cualquier caso, el Dios analizado por los filósofos no le 

ofrece a Tertuliano credibilidad. […] Es justamente este ‘Dios de los filósofos’ –desprovisto ya de 

toda relación con el Dios cristiano o con el ‘Padre’ del discurso de Tertuliano- el que va a ser objeto 

también del rechazo más claro y explícito, siglos más tarde, por parte del filósofo Pascal”25. De 

hecho, para Tertuliano, la concepción de Dios en el pensamiento de los filósofos es demasiado un 

“Dios de las ideas” o concebido por la razón humana. Para él, solo Cristo puede ayudarnos a 

conocer verdaderamente a Dios por medio de la fe.  

Según Cabada, “a diferencia de Descartes, Pascal parte del supuesto de la imposibilidad de 

todo tipo de discurso estrictamente racional sobre la divinidad, dada la sublimidad e inabarcabilidad 

de la misma. No cabe, en consecuencia, otra vía de acceso hacia la misma sino a través de la fe y 

                                                           
22 Justino, Diálogo con el judío Trifón, n°1,3 
23 Uríbarri, Monarquía y Trinidad, 85. 
24 Juan Pablo II. Carta Encíclica Fides et Ratio. 
25 Cabada, El Dios que da que pensar, 35. 



El hombre, infinito creado actual llamado a la divinización 

18 
 

del encuentro con ella en la persona de Jesús”26. Esta postura coincide con la de Tertuliano. Viene 

bien subrayar aquí que Descartes tiene una gran estima para la razón que considera como uno de 

los medios que podría ayudarnos a acercarnos a Dios. Y la doctrina cristiana estima también que 

la fe representa una vía que nos lleva hacia Dios por medio de su Unigénito. 

En Pascal, “conocemos que hay un infinito e ignoramos su naturaleza […] De la misma manera se 

puede conocer que existe un Dios sin saber lo que es […] Conocemos, pues, la existencia del 

infinito e ignoramos su naturaleza, porque tiene extensión como nosotros, pero no límites como 

nosotros. Pero no conocemos ni la existencia ni la naturaleza de Dios, porque no tiene ni extensión 

ni límites”27. O sea, Dios, “infinitamente incomprensible” para Pascal, por ser tal, “no tiene ninguna 

relación con nosotros”28. De aquí que seamos “incapaces de conocer ni lo que es ni si es”29 pero 

“por la fe conocemos su existencia, por la gloria conocemos su naturaleza”30, sin olvidar la 

considerable ayuda de la razón que interviene en este proceso de acceso al divino. 

La consecuencia negativa de la concepción de Dios en la teología de Pascal es el fideísmo. De 

hecho, como se puede notar, Pascal defiende en absoluto que la fe es el único medio para alcanzar 

la verdad que se encuentra en Dios. Si el hombre no puede percibir a Dios, puede acercarse a él por 

medio de la fe. Según él, la razón humana se encuentra grandemente limitada y no tiene la 

capacidad de poder ayudar al hombre a entender los misterios que tocan al ser de Dios. Por tanto, 

se puede deducir sin equivocarse que Pascal pone la fe por encima de la razón como el fundamento 

más confiable para acercarse a Dios. 

En esencia, el fideísmo afirma que hay verdades que están más allá de la capacidad del pensamiento 

lógico o empírico, y que solo pueden ser aceptadas mediante un acto de confianza en la fe. Esto 

implica, en muchos casos, un escepticismo hacia la razón, argumentando que los seres humanos no 

pueden confiar plenamente en sus capacidades racionales para entender lo divino. El siguiente 

pasaje nos resume en cierta manera la teología de Pascal presentada por Cabada. 

“En el ámbito de la afirmada incapacidad racional de acceso a la divinidad, Pascal no puede –en su 

apologética de la existencia de la divinidad frente a la actitud atea– ir más allá de la ‘apuesta’ por 

su existencia. Apuesta que no dejará, sin embargo, de apoyar –pese a todo- en motivaciones o 

argumentos de talante racional. Para Pascal, la ‘apuesta’ por la existencia o no existencia de Dios 

                                                           
26 Cabada, El Dios que da que pensar, 36. 
27 Blaise Pascal. Oeuvres complètes. Paris: Seuil, 1963, 550. 
28 Pascal, Oeuvres complètes, 550. 
29 Pascal, Oeuvres complètes, 550. 
30 Pascal, Oeuvres complètes, 550. 



Capítulo 1. La infinitud en el ámbito filosófico-teológico  

19 
 

es, en primer lugar, inevitable o insoslayable para todo hombre. Por otra parte, la apuesta por su 

existencia es la más coherente desde el punto de vista de la consecución de la ‘felicidad’ humana, 

ya que ‘si ganáis, lo ganáis todo, y si perdéis, no perdéis nada’”31. 

Cuando se aborda la cuestión o la problemática de la divinidad, resulta difícil entenderla fuera de 

la comprensión de la fe cristiana. Y, también, el discurso filosófico ayuda a poder entender mejor 

el discurso de la teología sobre la divinidad. El ejemplo de Pascal nos confirma en nuestra postura 

de que su “discurso filosófico sobre la divinidad se convierte de hecho obligadamente, a la postre, 

en ‘teología’, en el sentido moderno de esta expresión”32. Sin embargo, es muy difícil reflexionar 

sobre Dios sin considerar el ser humano. Por ello, en el siguiente punto, nos proponemos abordar 

la cuestión de la experiencia humana en relación con la aparición del problema de Dios. 

 

1.3 La experiencia humana y la aparición del problema de Dios. 

Cuando se trata de Dios, se trata en primer lugar del hombre. La filosofía es la primera 

ciencia que ha intentado dar explicación del sentido verdadero del hombre. Se puede notar la 

importancia que da la filosofía al hombre cuando se hace una retrospección para considerar de 

dónde viene el hombre. Es probablemente en este sentido que Cabada estima que, hoy en día, la 

teología como ciencia tiene que estar agradecida a la filosofía por su gran ayuda en el ámbito de la 

investigación sobre el hombre.  

Fuera de Dios, sería imposible pensar las experiencias humanas o, mejor dicho, fuera del concepto 

“Dios”, sería difícil entender las experiencias humanas. Es, al menos, lo que nos deja entender Karl 

Rahner citado por Cabada. Nos lo expresa así: 

“En efecto, con su habitual profundidad, Rahner analiza y reflexiona sobre las consecuencias que 

se derivarían para el hombre de la posibilidad de que en éste llegara a desaparecer de manera radical 

y absoluta la palabra ‘Dios’. Tal absoluta desaparición implicaría o exigiría que no fuese sustituida 

por otra palabra similar, de tal modo que ni siquiera se pudiera ya advertir la ausencia o el hueco 

dejados por la misma. ‘Entonces, […] no estaría ya el hombre ante la totalidad única en cuanto tal 

de la realidad y tampoco ante la totalidad única en cuanto tal de su propia existencia. Pues esto es 

justamente lo que hace la palabra ‘Dios’ y solamente ella […] Si realmente no existiera la palabra 

‘Dios’, no existiría ya tampoco para el hombre esta duplicidad de totalidad única de realidad en 

general y de propia existencia, mutuamente ensambladas entre sí’”33. 

                                                           
31 Cabada, El Dios que da que pensar, 37. 
32 Cabada, El Dios que da que pensar, 37. 
33 Cabada, El Dios que da que pensar, 49. 



El hombre, infinito creado actual llamado a la divinización 

20 
 

Rahner aborda con profundidad una cuestión radical: ¿qué sucedería si la palabra ‘Dios’ 

desapareciera absolutamente del horizonte humano? Nuestro teólogo no se limita a reflexionar 

sobre la ausencia del término ‘Dios’ como si fuera un mero concepto que no tuviese gran 

importancia para el hombre. Más bien, se adentra en las implicaciones existenciales y ontológicas 

que esta ausencia tendría para el hombre. Es importante notar que no habla solo de una desaparición 

lingüística o cultural, sino de una desaparición mucho más profunda: la erradicación de una 

estructura fundamental del pensamiento humano, aquella que permite al hombre situarse frente a 

Dios. Por cierto, el punto clave en la reflexión de Rahner es que la palabra ‘Dios’ no se sustituye 

por otra, ni siquiera de forma simbólica, para que la ausencia sea absoluta. En este escenario, el 

hombre perdería la capacidad de percibir la realidad y su propia existencia como totalidad única y 

ensamblada. Esto sugiere que la palabra ‘Dios’ no es solo un término religioso o teológico, sino 

que actúa como la esencia estructural que organiza y da sentido a la relación del hombre con él. 

La expresión duplicidad de totalidad única es, a nuestro parecer, especialmente reveladora. De 

hecho, Rahner parece indicar que ‘Dios’ es la única palabra capaz de articular la relación entre la 

totalidad externa (que entendemos aquí como la realidad en general) y la totalidad interna (que 

expresa aquí la propia existencia). Si desapareciese, no sería reemplazada por un vacío que 

simplemente se puede llenar con otra palabra o concepto. Sería un vacío que imposibilitaría al 

hombre reconocerse como ser en relación con el todo. En este sentido, diríamos que la reflexión de 

Rahner tiene un carácter profundamente antropológico y existencial, pues plantea que la palabra 

‘Dios’ no solo apunta a lo trascendente, sino que sostiene la realidad cultural y existencial del 

hombre. 

Esta reflexión, por tanto, nos lleva a preguntarnos con S. Arzubialde si el ser humano, en un mundo 

secularizado o post-secular, está perdiendo no solo el uso de la palabra ‘Dios’, sino también la 

capacidad de concebir su relación con el todo34. ¿Qué implicaciones tendría esto para nuestra 

experiencia de significado, de finalidad y de relación con lo que nos trasciende? Rahner sugiere 

que esta pérdida no sería neutral ni superficial; implicaría un cambio radical en la forma en que 

entendemos nuestra existencia. 

Según Cabada, 

                                                           
34 Santiago Arzubialde, S.J. “La experiencia trascendental de Dios en la obra de K. Rahner”. Estudios eclesiásticos, 

vol. 80, n°. 313 (2005): 291-314, 299-300. 



Capítulo 1. La infinitud en el ámbito filosófico-teológico  

21 
 

“Lo que se viene a significar con todo ello es que la reflexión y el discurso sobre el conjunto de la 

realidad pertenece intrínsecamente al ser mismo del hombre y, en consecuencia, a la propia 

autocomprensión humana. Interés por el conocimiento de sí mismo y búsqueda del sentido o del 

significado del ámbito total de la realidad en el que el hombre habita vienen a ser así la misma cosa. 

Como la palabra ‘Dios’ solo tiene sentido en el contexto de esta ‘totalidad’, es menester, en 

consecuencia, poner de relieve la naturalidad y espontaneidad […] con las que el hombre vive ya, 

espiritual o intelectualmente, en dicha ‘totalidad’ y, por tanto, en el ámbito o atmosfera de lo que es 

la base misma de la experiencia religiosa, de lo divino”35. 

O sea, según él, la reflexión sobre la realidad y la búsqueda de sentido son inherentes al ser humano 

y esenciales para su autocomprensión. Y la palabra ‘Dios’ cobra significado únicamente dentro de 

esta totalidad que el hombre habita y experimenta de forma natural y espontánea. Esto implica que 

la experiencia de lo divino no es algo externo o impuesto, sino que surge de la relación intrínseca 

entre el ser humano, su mundo y su búsqueda de sentido. En esencia, lo religioso está 

profundamente vinculado a nuestra existencia de tal manera que no se podría concebir el hombre 

sin su relación con Dios. 

A continuación, Cabada considera la postura de Tomás de Aquino:  

“Tomás de Aquino afirmará, respecto del ‘conocimiento natural humano’, que su ‘principio está en 

un cierto conocimiento confuso de todas las cosas’, dado que el espíritu humano ‘es en cierto modo 

todas las cosas en cuanto al sentido y al entendimiento’, es decir, en cuanto que es ‘sentiente e 

inteligente’. […] ‘Nuestro entendimiento en su entender se extiende a lo infinito: signo de ello es el 

que, una vez dada una determinada cantidad finita, nuestro entendimiento es capaz de idear una 

mayor’”36. 

De manera muy precisa, Tomás de Aquino en esta cita nos ofrece una reflexión fascinante sobre el 

conocimiento humano, partiendo de su naturaleza confusa e inacabada, pero también 

profundamente expansiva. Por ejemplo, al afirmar que el espíritu humano es en cierto modo todas 

las cosas por su capacidad de sentir y entender, estaba situando el hombre como un puente entre lo 

material y lo inmaterial, entre lo concreto y lo abstracto. También, la idea de que nuestro 

entendimiento puede siempre concebir una cantidad mayor frente a lo finito ilustra no solo nuestra 

capacidad para imaginar lo ilimitado, sino también nuestra insatisfacción inherente con los límites. 

Esto refleja, en cierto modo, una tensión esencial en el ser humano: somos finitos en nuestra 

existencia física, pero infinitos en nuestra capacidad de imaginar y aspirar. El tercer capítulo de 

nuestra investigación nos ayudar a entender mejor esta postura nuestra. 

                                                           
35 Cabada, El Dios que da que pensar, 50. 
36 Cabada, El Dios que da que pensar, 50-51. 



El hombre, infinito creado actual llamado a la divinización 

22 
 

Desde una perspectiva personal, esta visión resuena con la experiencia cotidiana del 

aprendizaje y la curiosidad. Siempre hay algo más que descubrir, siempre podemos idear un más 

allá conceptual. Sin embargo, también podríamos preguntarnos si esta capacidad infinita de nuestra 

mente no viene acompañada de una cierta angustia. En resumen, Tomás nos invita a reflexionar 

sobre los límites (o la falta de ellos) de nuestro conocimiento y nuestra naturaleza, destacando la 

capacidad del ser humano de abarcar no solo lo que es, sino lo que podría ser.  

Después de todo lo dicho, nos queda una pregunta: ¿qué entiende Tomás de Aquino por infinito 

humano? 

Antes de dar una respuesta a esta pregunta, conviene indicar que tendremos la oportunidad de 

desarrollar con más profundidad su concepción de la infinitud.  

“Infinito entendido aquí como ‘en potencia’. Es decir, se trata de la indefinida dinámica del 

entendimiento humano, dado que obviamente ningún entendimiento limitado es capaz de abarcar 

o englobar en sí mismo la infinitud estrictamente tal”37. De manera más amplia, según Cabada, en 

el pensamiento de Tomás de Aquino, cada vez que se menciona que ningún entendimiento limitado 

es capaz de abarcar o englobar en sí mismo la infinitud estrictamente tal, resuena en nuestra mente 

la idea de que el entendimiento humano, aunque vasto, siempre tiene un horizonte que lo trasciende. 

Esto nos lleva a reflexionar sobre cómo nuestras capacidades intelectuales funcionan en un juego 

constante de expansión, pero dentro de límites inherentes. Por cierto, este concepto también se 

conecta con nuestra búsqueda de conocimiento: una actividad infinita porque siempre queda algo 

más allá por descubrir o entender. 

La cita pone énfasis en una cierta humildad intelectual. Reconoce que, aunque somos 

capaces de imaginar o concebir el infinito, esa imaginación está limitada por nuestra naturaleza 

finita. Esto no es algo negativo, sino que más bien resalta la riqueza de nuestra capacidad de seguir 

indagando y proyectándonos hacia lo desconocido como parece indicarlo Arzubialde en su 

artículo38. En definitiva, el infinito en pensamiento de Tomás de Aquino es más una posibilidad 

que una realidad estática, y esto enfatiza la naturaleza profundamente dinámica y en proceso del 

entendimiento humano. Esto nos invita a pensar que la verdadera riqueza del pensamiento no radica 

                                                           
37 Cabada, El Dios que da que pensar, 51-52. 
38 Arzubialde, S.J, “La experiencia trascendental de Dios en la obra de K. Rahner”, 301-302. 



Capítulo 1. La infinitud en el ámbito filosófico-teológico  

23 
 

en alcanzar una comprensión total, sino en el impulso mismo de buscar, de indagar y de crecer 

intelectualmente. 

Para terminar, explicitemos la cuestión de la experiencia humana de la totalidad en relación 

con Dios, que tendremos la posibilidad de profundizar más en el tercer capítulo de nuestra 

investigación.  De hecho, al contemplar lo vasto de la existencia, podríamos sentir que la totalidad 

nos conduce indudablemente a Dios. Es como si en cada rincón del universo, en cada sombra y en 

cada luz, hubiera una huella suya, una firma discreta que nos ayuda a recordarnos que no estamos 

solos. Dios no es algo que esté fuera de esa totalidad, sino más bien, se sitúa en el corazón mismo 

de ella. Todo lo que podría existir existe (lo bello, lo difícil, lo incomprensible) y parece ser una 

expresión de su presencia. Y, sin embargo, lo más asombroso es que no solo lo percibimos en las 

grandes cosas, como en el cielo infinito o el silencio sagrado de las montañas, sino también en lo 

pequeño: en la bondad de una sonrisa, en el calor de un abrazo, en el misterio de nuestra propia 

respiración. 

Con Arzubialde, nos damos cuenta de que vivir es, de alguna manera, un acto constante de 

comunión con Dios. Incluso en nuestros momentos de duda o fragilidad, sentimos que Él está ahí, 

sosteniendo la totalidad de lo que soy, lo que amo y lo que temo. Es como si la totalidad fuera Su 

lenguaje, y mi tarea fuera aprender a escucharlo, no solo con los oídos, sino con el alma entera39. 

En esta conexión, hay un profundo consuelo. Porque si Dios es la totalidad, entonces no hay 

fragmentos, no hay separaciones. Todo, incluso lo que nos duele o nos confunde, tiene un lugar en 

Él. Y eso nos invita a confiar, a descansar en la certeza de que estamos envueltos en algo mucho 

más grande que nosotros mismos, pero que, de alguna manera, también vive en nosotros. 

Al final, no tenemos que entenderlo todo; solo tenemos que abrirnos a sentirlo, a reconocer que 

nuestro ser es una chispa en el gran fuego divino, una pequeña nota en la sinfonía que Dios 

compone desde siempre. Y en eso encontramos una paz que trasciende las palabras.  

Sin embargo, reconocemos que la realidad hoy en día es muy diferente. Al menos es lo que dice R. 

Panikkar en las líneas siguientes. 

“La mentalidad contemporánea no está dispuesta a permitir en manera alguna –y ello no debido a 

rebelión o testarudez autoafirmativa, sino a una experiencia y conciencia más profunda del ser 

                                                           
39 Arzubialde, S.J, “La experiencia trascendental de Dios en la obra de K. Rahner”, 303-304. 



El hombre, infinito creado actual llamado a la divinización 

24 
 

humano- que se volatilicen los seres concretos del mundo empírico a expensas de una escatología, 

de una religión, de Dios o de lo que fuere, perteneciente a un mundo extrahumano. La realidad 

divina no puede estar ahí para fagocitar los seres, sino para potenciarlos desde dentro, por así decir. 

La concepción tradicional de la divinidad ha entrado en crisis, no tanto en virtud de argumentos 

teológicos o filosóficos sutiles, como por obra y gracia de una vivencia de antagonismo entre Dios 

y los seres. Parecía como si el concepto tradicional de Dios, que en el fondo no quería sino proteger, 

consolar y dar un fundamento al hombre, coartase ahora la libertad humana, o por lo menos sus 

deseos de creación intramundana y su tendencia a autoafirmarse […]. Todos los esfuerzos 

contemporáneos tienden a la autoafirmación del hombre, y si no se encuentra un concepto de Dios 

que sirva para garantizarla, entonces el hombre se declara en favor del ateísmo”40. 

Para poder entender mejor la implicación de una tal concepción, nos parece importante profundizar 

en la reflexión sobre el hombre: ¿quién es verdaderamente el ser humano? Para contestar a esta 

pregunta, presentaremos dos puntos: la realidad exterior del hombre y su realidad interna expresada 

a través de su auto cuestionamiento. 

1.4 ¿Quién es el ser humano? 

1.4.1 El ser humano, un ser dentro del mundo 

Convenimos con Juan Fernando Sellés que “no es correcto preguntar qué es el hombre, 

porque éste no es un qué sino un quién. Con todo, no es lo mismo preguntar “quién es el hombre” 

que preguntar “quién es la persona humana”41. De hecho, “lo exterior del hombre –su mundo- es, 

efectivamente, ‘suyo’, de él, es decir, nuestro. Ello de manera especial en una época, como la 

nuestra, en la que el hombre ha adquirido conocimiento y tomado conciencia de estar inserto en la 

misma secuencia o ámbito óntico y evolutivo de todos los demás seres”42. Dos puntos nos llaman 

ya la atención. El primero consiste en el hecho de que el mundo o la realidad exterior forma parte 

de la constitución ontológica del hombre. No se puede, y no se debe de ninguna manera pensar el 

hombre fuera de su contexto cultural, es decir, fuera de la realidad que le rodea. El hombre es fruto 

del mundo en el que se encuentra. Por cierto, ya se sabe que la realidad externa influye mucho 

sobre la personalidad o identidad del hombre. La insistencia de Cabada por el uso del adjetivo 

posesivo ‘suyo’ nos indica que no se puede entender el hombre fuera del mundo en el que se 

encuentra porque este mundo lo constituye.  

                                                           
40 Raimon Panikkar. El silencio del Dios. Madrid: Guardiana de Publicaciones, 1970, 228. 
41 Juan Fernando Sellés. “Quién es el hombre”. Metafísica y Persona. Filosofía, conocimiento y vida. Año 2, n°4 

(julio-diciembre 2010): 197-206, 198. 
42 Cabada, El Dios que da que pensar, 95. 



Capítulo 1. La infinitud en el ámbito filosófico-teológico  

25 
 

El segundo punto que llama la atención es que el hombre se da cuenta del cambio que tiene lugar 

en el mundo en el que vive. Hoy en día, por ejemplo, se nota los diferentes avances en el ámbito 

tecnológico, de la comunicación, informático o bien otros ámbitos. Y para superarse, el hombre 

tiene que ‘dominar’ su ámbito natural para no dejarse dominar. O sea, es una constante llamada a 

superarse. Lo que no puede ocurrir si no se conoce, conociendo su ámbito natural. 

La toma de conciencia de la realidad externa por el hombre no tiene lugar de golpe sino desde su 

infancia. De hecho, 

“Los psicólogos, y de manera especial J. Piaget, han tomado nota de este precoz admirar y preguntar 

del ser humano ya en los primeros estadios de su existencia. El niño –ya a los dos o tres años- se 

interesa por el origen de sí mismo (su propio nacimiento), de sus propios padres, de las demás 

personas y de las cosas. Parece tratarse ya –como indica Grom- de una ‘primera intuición global de 

una total dependencia, de un origen metafísico’43. De aquí que la inicial admiración por el existir 

de las personas y de las cosas esté estrechamente ligada ya en el niño a la pregunta por el origen, 

por la causa de estas, etc., en un sentido que, a través de la variedad de sus formulaciones concretas, 

se adivina como verdaderamente metafísico”44. 

Todos empezamos por aprender por la observación que tiene que ver con la admiración. Lo que 

justifica su grandísima importancia en la filosofía griega. Es en esta dinámica que lo entiende 

Heidegger en dos aspectos principales. En un primer momento, empieza entenderlo como el 

‘principio’. Nos lo explica en las siguientes líneas.  

“El páthos del admirarse –comenta Heidegger- no está simplemente al comienzo de la filosofía 

como, por ejemplo, el lavarse las manos del cirujano que precede a la operación. La admiración 

sostiene y domina a la filosofía […] Sería muy superficial y, sobre todo, no pensar de manera griega, 

si juzgáramos que Platón y Aristóteles han afirmado solamente que la admiración es la causa del 

filosofar. Si fuesen de esta opinión, esto significaría: en momento determinado los hombres se 

admiraron, a saber, sobre el ser, sobre el hecho de que es y sobre lo que es. Empujados por esta 

admiración comenzaron a filosofar. Una vez puesta en marcha la filosofía, se hizo la admiración, 

en cuanto impulso, superflua, de modo que despareció. Podía desaparecer puesto que sólo era un 

impulso. Ahora bien: la admiración es arkhê, domina cada paso de la filosofía”45. 

Por ello, la admiración ocupa un gran lugar en el desarrollo de la personalidad del hombre que 

siempre está buscando. El hombre cuestiona el mundo en el que se encuentra y esta manera de 

cuestionar su mundo le conduce por el camino de la filosofía. Por ello, diríamos con Heidegger, la 

                                                           
43 Bernhard Grom. Religionspädagogische Psychologie des Kleinkind, Schul-und Jugendalter. Düsseldorf-Göttingen: 

Patmos Verlag / Vandenhoeck & Ruprecht, 2. Auflage, 1986, 137.  
44 Cabada, El Dios que da que pensar, 96. 
45 Martin Heidegger. Was ist das –die Philosophie? Pfullingen: Günther Neske, 1956, 38. 96-97. 



El hombre, infinito creado actual llamado a la divinización 

26 
 

admiración expresa el comienzo de la búsqueda del sentido del mundo por el hombre, un mundo 

que forma parte del ser, de su existencia.  

El segundo punto del pensamiento de Heidegger es que la admiración expresa también la arkhê. 

En su búsqueda de comprensión de la realidad del mundo en el que se encuentra, el hombre se da 

cuenta de la realidad de la existencia de un ser superior: le aparece la cuestión de la divinidad. Por 

cierto, el hombre pensaba que lo divino era la instancia ultima de la realidad que podría ayudar a 

conocer mejor las realidades del mundo. Sin embargo, en la época moderna se da cuenta que no 

era enteramente el caso. Es el caso de Schopenhauer, según Cabada, que cree que la divinidad no 

puede en modo alguno ser considerada como la instancia ultima explicativa de la realidad, 

eximiéndola de la aplicación a ella misma de la por él denominada ley de causalidad46. 

Schopenhauer critica firmemente la creencia de que todo puede ser explicado por Dios. Este 

pensamiento fue la gran preocupación de la época moderna. Sin embargo, no nos importa aquí 

hacer un discurso sobre la importancia de la divinidad en el proceso del conocimiento del hombre. 

Lo que nos importa aquí, es que el hombre en su proceso de conocerse a sí mismo, lo hace en un 

primer momento desde los datos externos, es decir, a partir de los datos del mundo. Esta evidencia 

nos conduce a afirmar que no se puede entender al hombre olvidando su contexto, es decir, de 

donde viene. Porque su contexto tiene que ver con su personalidad. Esta toma de conciencia de la 

realidad del hombre como una totalidad nos aleja de la pretensión de conocer todo el hombre o de 

hacer una generalización cuando se trata por ejemplo de una situación que afecta a un pueblo.  

A modo de conclusión, diríamos que el ser humano, como animal racional, se encuentra en el 

mundo como un ser que cuestiona, que se interroga sobre su lugar y su meta. Su estar en el mundo 

es, ante todo, un estar complicado. Por cierto, estar en el mundo no es una decisión propia o suya. 

Viene en un mundo que no ha pedido y encuentra situaciones existenciales que tiene que superar. 

Por ello, se encuentra en una postura en la que debe dar cuenta de su existencia contestando a la 

pregunta de qué hacer con su existencia. Es en este sentido que Martin Heidegger lo ha descrito 

como un Dasein (un être jeté dans le monde). 

De hecho, el mundo no es meramente un conjunto de objetos que estaría frente al hombre. El mundo 

es sobre todo para el hombre un horizonte de posibilidades, de ocasiones. El mundo es como un 

                                                           
46 Manuel Cabada Castro. Querer o no querer vivir. El debate entre Schopenhauer, Feuerbach, Wagner y Nietzsche 

sobre el sentido de la existencia humana. Barcelona: Herder, 1994, 71-72.  



Capítulo 1. La infinitud en el ámbito filosófico-teológico  

27 
 

océano de posibilidades y el ser humano tiene que elegir, y elegir bien. En este abanico de 

posibilidades, el hombre se da cuenta de su gran capacidad de poder interpretar y transformar con 

la finalidad de elegir. Hemos hablado de la cuestión de la admiración. Sin embargo, solo hay la 

opción de elegir. Le ocurre al hombre que se encuentra en situación en la que no tiene otra opción 

que dejarse afectar. Trataremos en el último punto de su impotencia frente a la cuestión del mal. 

Su estar no es neutral porque se nota claramente que se implica y se define en sus acciones. 

El último punto es que el ‘estar del hombre en el mundo’ implica también una paradoja que se 

explica por el hecho según la cual, aunque el hombre esté en el mundo, nunca es completamente 

del mundo. O sea, el hombre no es un simple habitante del mundo, sino que participa también de 

la creación continua del mundo por sus diferentes obras. Diríamos en un sentido más preciso que 

es creador de significados. El mundo se le presenta como un campo de posibilidades abiertas que 

él, en su libertad, debe asumir. Sin embargo, esta libertad no puede ser considerada como si fuera 

una libertad absoluta. Es una libertad que siempre está ya enraizada en un contexto, en una historia, 

en una red de relaciones que lo precede y lo condiciona a veces.  

El estar del hombre en el mundo es, finalmente, según nuestra comprensión un desafío existencial 

para el hombre. Siempre existe la siguiente pregunta: ¿cómo responder a la tensión entre lo que el 

mundo le exige y lo que él desea ser? En esa tensión, el hombre encuentra su humanidad: el 

constante esfuerzo por reconciliarse con el mundo y consigo mismo47. Para contestar a esta 

pregunta, el hombre tiene que detenerse no solo en el aspecto externo de lo que le ofrece el mundo. 

Tiene que auto cuestionarse. 

1.4.2 El ser humano, un ser que se auto-cuestiona 

La interioridad en el ser humano desde la perspectiva filosófica es un concepto que ha sido 

abordado por diversas corrientes filosóficas a lo largo de la historia de la filosofía y al comienzo 

del cristianismo. De hecho, toca al ámbito interno, subjetivo y reflexivo del ser humano, donde 

reside la conciencia, la autocomprensión y la relación con uno mismo. Esta idea subraya 

fuertemente el carácter específico y personal del individuo, que se distingue por su capacidad de 

introspección y autoanálisis. 

                                                           
47 Karl Rahner. Ecrits théologiques : Axes théologiques pour demain. Tome 11. Paris: Desclée de Brouwer-Mame, 

1970, 165. 



El hombre, infinito creado actual llamado a la divinización 

28 
 

“En realidad, como ya se indicó con anterioridad, el mundo exterior y el interior del hombre 

constituyen una unidad indisociable. Preguntarse por lo exterior no deja de ser también y al mismo 

tiempo una pregunta por el sí mismo del hombre, que surge como tal desde fuera de sí mismo, tanto 

filogenética como ontogenéticamente. M. Scheler vio bien, efectivamente, que la pregunta sobre el 

porqué del mundo está relacionada esencial y necesariamente con la pregunta sobre el porqué del 

‘yo’ y con la pregunta por Dios: ‘conciencia del mundo, del yo y de Dios forman una unidad 

estructural indestructible’”48.  

Además, conviene bien  tener en cuenta, lo que nos indica Manzana al afirmar que lo que en las 

denominadas vías cosmológicas “puede abrir la perspectiva de Dios no es el mundo en sí mismo, 

sino el ‘mundo del hombre’, el mundo conocido, vivido e interpretado por el hombre”49. 

En estas previas líneas se pone de manifiesto la interrelación profunda entre las tres dimensiones 

fundamentales que tocan la experiencia humana. En concreto se trata, como dimensiones 

fundamentales, del mundo exterior, el mundo interior del individuo y lo trascendente que aquí es 

Dios. Destaquemos tres puntos importantes. El primer punto tiene que ver con la unidad entre el 

mundo exterior y el de interior del hombre. Resulta imposible hablar del mundo interior sin hablar 

del mundo exterior y viceversa. La unidad indisociable mencionada nos obliga en cierta manera 

pararnos a reflexionar sobre dos puntos esenciales. El primero es que el conocimiento de la realidad 

del mundo exterior no puede de ninguna manera separarse de la interpretación, en mayor parte 

subjetiva, que hacemos desde nuestra conciencia. Nuestra subjetividad influye mucho sobre el 

discurso que podríamos tener sobre el mundo exterior y, por tanto, sobre nuestro ser íntimo. Cuando 

el ser humano habla del mundo exterior, lo hace siempre a partir de su propia experiencia. El 

segundo tiene que ver con el ‘sí mismo’ del hombre, es decir, su identidad y su verdadero sentido 

de ser que en verdad emerge en constante relación con lo que podría percibir y experimentar en el 

mundo. De hecho, desde una perspectiva filogenética, el desarrollo de la conciencia se entiende 

como un proceso evolutivo. Y, a partir de la perspectiva ontogenética, se explica como un 

acontecimiento que pasa en cada individuo como parte de su propio desarrollo personal. De la 

comprensión de este primer punto, concluiríamos, antes de abordar el segundo punto, que la palabra 

clave que nos conduce es la palabra ‘yo’ que únicamente se puede entender en su íntima relación 

con el mundo. Por ejemplo, la manera con la que vivimos nuestras experiencias exteriores influye 

                                                           
48 Cabada, El Dios que da que pensar, 115. 
49 José Manzana Martínez de Marañón. “Ateísmo contemporáneo y teísmo filosófico”. Scriptorium Victoriense, vol. 

28, n°2-3 (1981): 246-293, 267. 



Capítulo 1. La infinitud en el ámbito filosófico-teológico  

29 
 

o da forma a nuestra vida interior que tocan mucho más a los diferentes aspectos como las 

emociones, los pensamientos, las creencias… 

El segundo punto es la gran relación que podríamos establecer entre la conciencia del mundo, del 

yo y de Dios. Por cierto, Max Scheler, al sostener que “la conciencia del mundo, del yo y de Dios 

forman una unidad estructural indestructible”50, quiere obviamente subrayar que las tres 

dimensiones mencionadas están íntimamente entrelazadas. De hecho, se podría notar que la 

‘conciencia del mundo’ expresa sin duda nuestra profunda capacidad de observación, 

interpretación y de relación con la realidad exterior. En cuanto a la ‘conciencia del yo’ se notaría 

que surge en paralelo con la conciencia del mundo, ya que la percepción del otro o del afuera es lo 

que permite al sujeto distinguirse como yo. O sea, al tomar conciencia de su ‘yo’ el ser humano se 

diferencia del mundo. Aquí, la filosofía cartesiana ‘cogito ergo sum’ podría ayudarnos a entender 

mejor esta toma de conciencia propia de la existencia del hombre. Lo último que nos llama la 

atención tiene que ver con ‘la conciencia de Dios’. De hecho, la conciencia de Dios en esta 

dinámica representa la dimensión trascendente, donde el hombre investiga sobre el mundo para 

poder entenderlo mejor y conocerse a sí mismo, pero también representa para el hombre mismo el 

lugar donde se pregunta por el fundamento último de la existencia: frente a la existencia de Dios, 

el hombre se auto cuestiona.  

El tercer punto es la reflexión de Manzana que nos dice que “lo que puede abrir la perspectiva de 

Dios no es el mundo en sí mismo, sino el ‘mundo del hombre’, el mundo conocido, vivido e 

interpretado por el hombre”51. Esta afirmación nos parece crucial porque traslada la atención desde 

el mundo objetivo hacia el mundo experimentado, es decir, el mundo tal como es experimentado 

por el hombre. Por tanto, podemos sacar de la reflexión tres momentos importantes. El primer es 

la cuestión del conocimiento. El mundo no puede y no debe ser considerado como si fuera una 

entidad separada que simplemente estaría ahí. Más bien, representa una realidad que, conocida, es 

interpretada y dotada de significado por el hombre. El segundo momento es que cada ser humano 

lo vive de manera única a través sus diversas experiencias. Y el último momento es la interpretación 

del mundo por el hombre. La interpretación o la percepción del mundo no es única, es decir, 

                                                           
50 Max Scheler. Die Stellung des Menschen im Kosmos. München: Francke, 1976, 68. 
51 Manzana, “Ateísmo contemporáneo y teísmo filosófico”, 267. 



El hombre, infinito creado actual llamado a la divinización 

30 
 

depende del hombre que lo interpreta o que lo percibe. Es una interpretación o percepción influida 

por la subjetividad que parte de las realidades culturales o, mejor dicho, de los contextos históricos. 

De todo lo que acabamos de decir, concluiríamos que el hombre como un ser que vive en 

el mundo se encuentra a tres niveles en su búsqueda de auto-conocimiento cuando se cuestiona. En 

primer tiempo, se presenta como un ser de relación con el mundo, consigo mismo y con Dios o lo 

transcendente. En el segundo tiempo, su interioridad y su exterioridad están entrelazadas. Por 

ejemplo, resulta imposible al hombre poder llegar a entenderse a sí mismo sin referencia al mundo 

en el que habita y, a su vez, su interpretación o percepción del mundo está determinada por su 

interioridad. El último nivel toca a la búsqueda de sentido que diríamos es un deseo ontológico 

propio del ser humano que siempre se está preguntando ‘el porqué del mundo’ y ‘el porqué del yo’. 

Auto cuestionarse es un atributo propio del ser del hombre. 

En este punto desarrollado, hay un punto clave: la presencia de Dios. En su auto cuestionamiento, 

el hombre se encuentra en relación con Dios. En el siguiente punto, presentaremos la relación que 

existe entre ambos, aunque tendremos la oportunidad de profundizarlo más en el tercer capítulo. 

 

1.5 El retorno del ser humano a Dios: intrínseca relación entre finitud e infinitud 

Antes de nada, hay que entender la voluntad de establecer esta relación “como una 

profundización central en la problemática misma del acceso humano a la divinidad y no como mera 

disquisición ociosa sobre unos conceptos abstractos, en relación de mutua oposición formal, lo 

finito y su contrario, el infinito”52. 

La pregunta a hacer es la de saber el origen del infinito en relación con el finito para poder entender 

mejor la relación existente entre ambos. Según Cabada,  

“La reflexión sobre el conocimiento de la infinitud, identificada con la divinidad, y su posible 

conexión con la finitud ha sido solo posible desde una importante transformación histórica del 

significado atribuido inicialmente a la ‘infinitud’ entre los griegos. Existe, en efecto, un especifico 

talante ‘griego’ de hablar de la ‘infinitud’ como lo opuesto a la positividad y ‘perfección’ de lo 

concreto o ‘finito’. En este sentido lo ‘infinito’ (el apeiron) es lo ‘indeterminado’ y abstracto, lo 

negativo en su relación con lo finito, lo que no es medible ni, en este sentido, verdaderamente 

conceptualizable”53. 

                                                           
52 Cabada, El Dios que da que pensar, 345. 
53 Cabada, El Dios que da que pensar, 345-346. 



Capítulo 1. La infinitud en el ámbito filosófico-teológico  

31 
 

Antes de seguir, viene bien indicar que el capítulo segundo nos dará la oportunidad de profundizar 

en esta parte de nuestra investigación.  

¿Qué quiere decirnos Cabada? En este pasaje, Cabada aborda una reflexión de gran importancia 

para la filosofía y la teología. Se sabe que la relación entre el infinito y lo finito representa una 

cuestión principal en el desarrollo del pensamiento filosófico y teológico. De hecho, se puede 

resaltar de este análisis dos puntos fundamentales: la transformación histórica del concepto de 

“infinitud” y la concepción específica de los griegos sobre este término. En cuanto al primero, 

Cabada subraya que la posibilidad de reflexionar sobre la relación o el vínculo que existe entre el 

infinito y el finito no ha sido algo dado desde siempre, sino que más bien, surgió a partir de un 

cambio histórico en el significado de ‘infinitud’. La consecuencia de tal análisis es que las ideas 

que uno puede tener del infinito y finito no son categorías universales con un significado inmutable. 

O sea, siempre están en evolución, teniendo en cuenta los diferentes contextos históricos y 

culturales. La concepción que se tenía, por ejemplo, del infinito hace quince siglos no es la misma 

de hoy en día. Lo mismo puede decirse cuando se habla del finito. Pongamos como ejemplo 

concreto la Revolución Francesa y la secularización. 

En el ámbito teológico, esta transformación ha sido de una gran importancia, un punto clave para 

poder pensar la divinidad como infinita y su relación con el ser humano, finito (una concepción 

que matizaremos en el tercer capítulo de nuestra investigación). Mientras que en la filosofía griega 

la infinitud tenía una connotación particularmente negativa (no en toda la cultura griega, sino en 

su mayor parte), en la tradición judeocristiana esta adquirió una carga positiva, asociándose con la 

perfección, la plenitud y la trascendencia de Dios. Este gran cambio histórico ha posibilitado que 

el infinito se identifique con la divinidad. Por tanto, este cambio ha hecho posible la reflexión 

teológica sobre cómo lo ilimitado y eterno puede interactuar con lo limitado y temporal. Sin 

embargo, la pregunta es buscar conocer la concepción griega de la infinitud que parece determinar 

todo el resto. 

En su reflexión, Cabada declara que en la tradición griega, particularmente desde el pensamiento 

presocrático y platónico, el infinito (el término griego ápeiron) se concebía de manera opuesta a la 

positividad y perfección del finito. En concreto, para los griegos, el finito representa en su sentido 

estricto lo medible, definido, concreto y, por lo tanto, perfecto. Obviamente, no es el caso del 

infinito que consideraban como lo indeterminado, lo caótico y lo negativo, es decir, algo que no 



El hombre, infinito creado actual llamado a la divinización 

32 
 

podía ser conceptualizado plenamente. Y lo que no puede ser conceptualizado, no merece la pena. 

Este discurso viene de la metafísica griega. Por ejemplo, si tenemos presente nuestra clase de 

filosofía, para filósofos como Aristóteles, lo perfecto es considerado como aquello que está 

plenamente completo, o sea, limitado en el sentido de tener un fin, es decir, telos. En cuanto al 

infinito, por faltar límite y fin, carecería de una positividad intrínseca y, por consecuencia, solía ser 

percibido como deficiente. Por tanto, en esta dinámica, la infinitud no tenía un valor 

intrínsecamente elevado, sino que representaba una falta de determinación, una carencia. Cabada 

nos lo explica mejor en el siguiente pasaje: 

“Como se ve, el concepto aristotélico de infinitud está estrechamente ligado a lo cuantitativo, en 

cuanto posibilidad conceptual de indefinido aumento o disminución de lo cuantitativo material. De 

aquí que Aristóteles se adhiere explícitamente a la opción de Parménides, al sostener al igual que 

éste que lo ‘perfecto’ está ligado esencialmente al ‘limite’. Por ello tampoco el Dios aristotélico 

podrá ser en sí mismo infinito. Únicamente, podrá hablarse de la infinitud del ‘poder’ del primer 

motor –no de la de este último en sí mismo- en cuanto exigida por la eternidad de los movimientos 

de los cielos”54. 

Se nota claramente bien el contraste con la tradición judeocristiana. Partiendo de la perspectiva 

teológica, la concepción griega de la infinitud contrasta marcadamente con el significado que se le 

atribuye en la tradición judeocristiana. De hecho, en la tradición judeocristiana, Dios es altamente 

concebido como el Ser infinito, absoluto, perfecto y trascendente. Por tanto, el cambio de 

perspectiva histórica convierte lo infinito en la máxima expresión de positividad y perfección. 

En otras palabras, en la teología cristiana lo infinito se transforma o convierte en el fundamento de 

toda realidad. Lo más importante que la teología cristiana destaca aquí es la infinitud divina, que, 

en su comprensión, ya no es percibida como algo negativo o indeterminado, sino como una plenitud 

que trasciende toda limitación. Este cambio de significado parece ser de una gran importancia para 

poder pensar en la posibilidad de establecer la relación entre Dios (infinito) y el ser humano (finito). 

Un pasaje de Blaise Pascal citado por Cabada nos pone en concreto esta relación. 

“Conocemos –afirma Pascal- que existe un infinito e ignoramos su naturaleza como sabemos que 

es falso que los números sean finitos. Es verdad, por tanto, que existe un infinito en número, pero 

no sabemos lo que es […] Se puede así conocer que hay un Dios sin saber lo que es […] Conocemos, 

pues, la existencia y la naturaleza de lo finito porque somos finitos y extensos como él. Conocemos 

la existencia del infinito e ignoramos su naturaleza, porque tiene extensión como nosotros, pero no 

limites como nosotros. Pero no conocemos ni la existencia ni la naturaleza de Dios, porque no tiene 

extensión ni límites. Mas por la fe conocemos su existencia, por la gloria conocemos su naturaleza. 

[…] Si existe un Dios, es infinitamente incomprensible, porque, al no tener ni partes ni limites, no 

                                                           
54 Cabada, El Dios que da que pensar, 346. 



Capítulo 1. La infinitud en el ámbito filosófico-teológico  

33 
 

tiene relación alguna con nosotros. Estamos, pues, incapacitados tanto para conocer lo que es Dios 

como para conocer que existe”55.  

Por ello, existe una relación entre el finito y el infinito en la perspectiva cristiana. Y en la 

perspectiva de Pascal, con la fe, el hombre puede llegar a Dios. Si lo infinito fuera meramente 

indeterminado y negativo, entonces no habría ninguna posibilidad de encuentro o de relación con 

lo finito. Sin embargo, al concebir lo infinito como plenitud, se abre la puerta para establecer una 

relación positiva entre ambos, como la que se da en la encarnación cristiana: el Dios infinito que 

se hace finito en Jesús para salvar los hombres. Nos parece bien insistir en la importancia del papel 

de la fe en esta dinámica de relación retomando el siguiente texto de Unamuno. 

“La fe crea, en cierto modo, su objeto. Y la fe en Dios consiste en crear a Dios, y como es Dios el 

que nos da la fe en Él, es Dios el que se está creando a si mismo de continuo en nosotros […] El 

poder de crear un Dios a nuestra imagen y semejanza, de personalizar el Universo, no significa otra 

cosa, sino que llevamos a Dios dentro, como sustancia de lo que esperamos, y que Dios nos está de 

continuo creando a su imagen y semejanza. Y se crea a Dios, es decir, se crea Dios a sí mismo en 

nosotros por la compasión, por el amor”56. […] Y Dios no existe, sino que más bien sobre-existe y 

está sustentando nuestra existencia, existiéndonos […] Hay hombres ligeros  y exteriores, esclavos 

de la razón que nos exterioriza, que creen haber dicho algo con decir que, lejos de haber hecho Dios 

al hombre a su imagen y semejanza, es el hombre el que a su imagen y semejanza se hace dioses o 

su Dios, sin reparar los muy livianos que si esto segundo es, como realmente es, así, se debe a que 

no es menos verdad lo primero”57. 

Brevemente, Unamuno nos presenta claramente la reflexión sobre la relación entre la fe y la 

existencia de Dios. La cita explicita la relación del finito con la existencia del infinito. De hecho, 

el autor estima que la fe no solo reconoce a Dios, sino más bien lo crea continuamente dentro del 

hombre. Esta creación mutua implica que Dios, al dar la fe al hombre, también se está creando a sí 

mismo en su experiencia. Por cierto, la capacidad humana de imaginar y personalizar a Dios prueba 

que el hombre lleva a Dios dentro de sí mismo, como sustancia de su esperanza.  

Otro punto importante aquí es cómo Unamuno nos recuerda que Dios no simplemente existe, sino 

que sobre-existe, sustentando nuestra propia existencia. Por último, se critica a quienes, desde una 

perspectiva superficial y racionalista, sostienen que el hombre crea a Dios a su imagen, sin 

comprender que esta capacidad humana es posible porque Dios también creó al hombre a su 

imagen.  

                                                           
55 Pascal, Oeuvres complètes, 550. 
56 Miguel de Unamuno. Obras completas. Tomo XVI. Barcelona: Afrodisio Aguado, 1958, 319. 
57 Unamuno, Obras completas, XVI, 296. 



El hombre, infinito creado actual llamado a la divinización 

34 
 

Después de haber hecho el recorrido sobre la relación entre el finito y el infinito, nos interesa ahora 

echar un vistazo sobre la situación del hombre en esta relación, insistiendo en la problemática de 

la existencia del mal. 

1.6 La eterna cuestión de la existencia del mal a pesar de la existencia y de la bondad 

de Dios 

Antes de nada, reconocemos con Manuel Cabada Castro que  

“uno de los problemas que tradicionalmente han estado ligados a la reflexión sobre la divinidad es 

el del sufrimiento, tanto el ajeno –aunque siempre de alguna manera próximo- como el propio, ya 

sea procedente inmediatamente de la libertad humana o de las leyes naturales. El clásico ‘problema 

del mal’ recobra en cada época nuevas dimensiones y perspectivas y toda explicación o hipotética 

solución teórica no pasará de ser un mero intento de atenuar su incómoda y desgarrada 

experiencia”58. 

La problemática del mal a lo largo de la historia humana parece formar parte de la existencia del 

hombre. Lo que busca el hombre es la felicidad, y espera encontrar esta felicidad en Dios. Sin 

embargo, parece, según las diferentes interpretaciones, que su libertad o las leyes naturales influyen 

mucho sobre el resultado final de la búsqueda de dicha felicidad. Según el análisis de Cabada, el 

pesimismo tiene mucho que ver con esta situación del hombre hoy en día. Si hace unos siglos, la 

respuesta o la actitud del hombre frente a la cuestión del mal era el optimismo que quería que el 

ser humano entregase su destino entre las manos divinas, hoy en día, se nota la presencia del 

pesimismo que rechaza la precedente postura y prefiere defender su felicidad. Es justamente en 

esta dinámica de rechazo del optimismo que Voltaire, citado por Cabada, estima que “el optimismo 

es desesperante. Es una filosofía cruel bajo un nombre consolador”59. De hecho, según Voltaire, 

existe verdaderamente una real tensión entre lo que esperamos y la realidad que encontramos. 

Diríamos que, para él, es una cierta invitación a la realidad y no esconderse detrás del optimismo 

religioso para rehuir la dura realidad de la vida. Antes de seguir, cabe recordar que, en una primera 

consideración, el optimismo tiene esta positiva cualidad de unir la perseverancia con la confianza. 

Una cualidad que permite a uno mantener la cabeza alta a pesar de todos los problemas que podría 

encontrar en su vida. La postura de Voltaire es una crítica que quiere sobre todo poner en cuestión 

esta postura hacia el optimismo, es decir, que el optimismo hace siempre bien al que lo practica. 

Al fijarnos más sobre el uso del adjetivo ‘desesperante’, nos damos cuenta de que el optimismo en 

                                                           
58 Cabada, El Dios que da que pensar, 493. 
59 Voltaire-Rousseau. En torno al mal y la desdicha. Edición de Alicia Villar. Madrid: Alianza, 1995, 247. 



Capítulo 1. La infinitud en el ámbito filosófico-teológico  

35 
 

un primer momento expresa sin duda una profunda negación de la realidad. Por ejemplo, a veces 

ocurre que encontramos personas en situación desesperante pero que rechazan cambiar de actitud 

para poder cambiar los datos o al menos avanzar. En este contexto de rechazo de pragmatismo, el 

optimismo se convierte sistemáticamente en un obstáculo o, mejor dicho, en una forma de 

autoengaño que impide actuar y aceptar la gravedad de un problema. 

En el pensamiento de Voltaire, el mal existe y es una realidad. Aceptar la realidad de su existencia 

permite enfrentarlo mejor: el dolor forma parte de la existencia humana. Es en este pensamiento 

que, Cabada, partiendo de la reflexión de Schopenhauer, estima que “el hombre no puede acceder, 

de manera verdaderamente real y estable, a la felicidad: ‘nadie es feliz, sino que aspira durante toda 

su vida a una hipotética felicidad, que rara vez alcanza, y aun entonces únicamente para sentirse 

frustrado”60. 

El objetivo principal de Schopenhauer es poner en evidencia la absoluta presencia del mal en el 

mundo en el que vive el hombre. Es lo que expresa cuando afirma que no conoce “mayor 

absurdidad que la de la mayoría de los sistemas filosóficos, que interpretan el mal como algo 

negativo, siendo así que es precisamente lo positivo, es decir, lo que se hace sentir a sí mismo; por 

el contrario, el bien, es decir, toda felicidad y toda satisfacción es lo negativo, es decir, mera 

supresión del deseo y final del dolor”61. 

¿Cómo se puede entender o explicar esta postura de Schopenhauer?  Empecemos por explicar lo 

que se entiende por ‘mal positivo’ en su pensamiento. El mal que es entendido y considerado por 

él aquí como sufrimiento, dolor o frustración, se define esencialmente como algo que afecta y se 

vive de forma tangible, ineludible. El uso del adjetivo ‘positivo’ no hace referencia a algo que sea 

bueno o no. Más bien, es entendido como una realidad activa que forma parte de la existencia del 

hombre. Por tanto, el bien sería la ausencia pasajera del mal que se convierte en una realidad pasiva. 

Por ejemplo, el mal se expresa en nuestra existencia cotidiana mientras que el bien no se expresa 

con la misma fuerza o intensidad.  

La problemática del mal es muy compleja y lo que nos parece bien en la reflexión de Schopenhauer 

es la consideración o la toma de conciencia de la existencia del mal en la vida del hombre. No se 

trata de hacer la apología del mal, sino más bien de considerarlo como formando parte de la realidad 

                                                           
60 Cabada, El Dios que da que pensar, 495. 
61 Cabada, El Dios que da que pensar, 495. 



El hombre, infinito creado actual llamado a la divinización 

36 
 

del hombre que debe tener en cuenta su existencia en su vida y saber cómo apañárselas en la vida 

con dicha realidad. El optimismo, obviamente, tiene su importancia, pero un optimismo patológico 

no ayuda al hombre a poder llevar una vida buena. Al contrario, lo pone en situación dependencia 

y de ilusión que le desconecta de la realidad existencial. 

Nuestra postura es que la existencia del mal no debe provocar dudas sobre la existencia de Dios. 

No se trata aquí de presentar un trabajo sistemático sobre la cuestión del mal, pero podemos decir 

que, con la libertad, el hombre puede evitar en gran parte el mal moral, lo cual ya es algo. 

“El mal vive, a modo de parásito, del bien que lo hace posible. […] La afirmada misteriosidad del 

mal viene a ser, mas bien y, en definitiva, la misteriosidad misma de la divinidad, inabarcable en si 

misma por la mente humana. El mal remite así al misterio mismo de la divinidad, cuyo modo de ser 

y de proceder sólo es conocido por ella misma, ya que de lo contrario dejaría de ser lo que es. Si 

ello es así, el mal tendría siempre, en consecuencia, una función, en última instancia, ‘buena’, al 

obligarnos a tomar conciencia de nuestro no-saber- no sólo acerca del mal, sino acerca de Dios que 

se oculta tras el mal, un ocultamiento que es quizá el modo que él mismo adopta para manifestarse 

como misterio. […] En conclusión: el mal remite al Bien, pero un Bien que se manifiesta como lo 

que es, el Misterio mismo”62. 

A modo de explicación, diríamos que el mal no existe por sí mismo, o, mejor dicho, su existencia 

depende del bien como si fuera un parásito. Estamos de acuerdo que el mal, desde nuestro juicio, 

está ligado íntimamente al misterio de la divinidad. De la misma manera que el misterio de la 

divinidad resulta difícil de entender para la mente humana, el mal también resulta difícil a la mente 

humana que no puede aclarar el misterio del mal en su totalidad. Por tanto, en este contexto, el mal 

volvería a tener una función ‘buena’ por la sencilla razón de que nos pone frente a nuestra propia 

ignorancia tanto sobre el mal mismo como sobre Dios. Por ejemplo, el mal obliga al ser humano a 

sobrepasarse para sacar lo mejor de él mismo. En definitiva, el mal tiene esta función misteriosa 

de sacarnos de nosotros mismo con el único objetivo de dar lo mejor de nuestra potencialidad. Y 

el mal nos lleva al bien, pero a un bien que se revela como el misterio absoluto de la divinidad. 

 

Conclusión. La infinitud como don comunicante en El Dios que da que pensar 

A modo de conclusión ampliada de este primer capítulo de nuestra investigación, y 

manteniendo un enfoque propio de la teología fundamental y del discurso dogmático, queremos 

presentar a continuación una exposición sistemática y articulada de las implicaciones teológicas 

que surgen del estudio de la noción de Infinitud en la obra de Manuel Cabada Castro, El Dios que 

                                                           
62 Cabada, El Dios que da que pensar, 544. 



Capítulo 1. La infinitud en el ámbito filosófico-teológico  

37 
 

da que pensar. Conviene decir que esta conclusión no es un mero resumen sintético. Lo que 

querremos, es formular de modo doctrinal las consecuencias que emanan del diálogo entre la 

reflexión filosófica y la confesión cristiana, ofreciendo claves para una recepción dogmática que 

respete la tradición y atienda a las exigencias del pensamiento contemporáneo. Por ello, 

presentamos nuestra reflexión conclusiva del presente capítulo en algunos puntos. 

En primer lugar, es necesario afirmar con claridad que Cabada desplaza la categoría de la infinitud 

desde un estatuto meramente metafísico hacia la condición misma de la vida divina. Hace falta 

indicar aquí, que, en el siguiente capítulo, tendremos la oportunidad de profundizar en el concepto 

de la Infinitud. Lo que nos permitirá al final del capítulo entender mejor, porque hablamos del 

desplazamiento de la cuestión de la infinitud por Cabada. 

Dogmáticamente hablando, en El Dios que da que pensar de Cabada, la Infinitud deja de ser 

únicamente un predicado negativo, es decir lo que no está limitado y se convierte en un atributo 

personal y comunicativo de Dios. En nuestra interpretación, desde la perspectiva trinitaria que la 

teología dogmática custodia como centro del misterio cristiano, la infinitud se correlaciona con la 

vida relacional del Padre, del Hijo y del Espíritu. O sea, la absoluta gratuidad y donación intra-

trinitaria constituyen el fundamento ontológico de la apertura creadora. En este sentido, la infinitud 

no es abstracción, sino modus divinus63 de existencia, cuya expresión última es la auto-entrega64 

que hace posible la creación y la salvación. 

En segundo lugar, la relación entre infinitud y libertad que Cabada articula exige una afinación 

dogmática de la categoría de omnipotencia. La omnipotencia divina, tal como la tradición la ha 

enunciado, corre el riesgo de ser entendida por contraste como coacción absoluta. Cabada impugna 

esa lectura determinista: la infinitud de Dios no anula la autonomía de la criatura, sino que la 

habilita. Dogmáticamente esto obliga a sostener que el poder divino, más precisamente su 

omnipotencia, es principalmente omnipotencia para donar y sustentar la libertad creada. Por tanto, 

la teología debe subrayar que la potencia divina posee una primacía servidora; su ejercicio no 

consiste en imponer sino en posibilitar la libertad responsable, manteniendo así la coherencia entre 

                                                           
63 San Agustín. Confesiones. Barcelona: Planeta, 1993, I,1. 
64 Hans Urs Von Balthasar. Teodramática. Las personas del drama: el hombre en Cristo. Vol. III. Madrid: Encuentro, 

1993. Este tomo se centra en la figura de Jesucristo como protagonista del drama de la salvación. El autor explora 

cómo la humanidad se ve representada y transformada en la persona de Jesucristo. Brevemente, se aborda el desarrollo 

del tema de la autoentrega del Hijo principalmente en el capítulo V.  



El hombre, infinito creado actual llamado a la divinización 

38 
 

soberanía divina y responsabilidad moral humana. Esta reformulación evita el voluntarismo 

arbitrario y preserva la gratuidad gratuita del actuar divino. 

En cuanto al tercer punto, desde la antropología teológica, la finitud humana adquiere un nuevo 

estatuto. Es decir, ya no es un defecto ontológico que exige redención meramente correctiva, sino 

la condición conforme a la cual la criatura puede acoger el don infinito. La finitud, pensada 

dogmáticamente, desde nuestra propia apreciación, es la modalidad ontológica que posibilita la 

recepción, la respuesta y la cooperación con la gracia. Por ejemplo, en términos sacramentales, la 

apertura de la criatura a la acción transformadora de Dios se hace visible en la participación eclesial 

y sacramental, donde la gracia no anula la personalidad, sino que la eleva hacia la comunión con 

la Fuente infinita65. Así, la doctrina sobre el hombre debe articularse como una teología de la 

receptividad, es decir, el ser humano es criatura que responde, y su libertad es la condición para la 

cooperación con la eficacia salvífica de Dios. 

En cuarto lugar, la reinterpretación de la trascendencia que propone Cabada nos obliga en una cierta 

forma a una lectura dogmática matizada de categorías clásicas como aseidad, eternidad e 

inmutabilidad. La trascendencia divina no puede entenderse como una desconexión absoluta 

respecto al mundo. Más bien, es un desbordamiento activo que trasciende sin alienarse. En términos 

dogmáticos, ello exige una doble fidelidad: preservar la trascendencia esencial de Dios, su otro 

modo de ser, y, al mismo tiempo, afirmar su comunicabilidad66. La aseidad de Dios no debe 

convertirse en aislamiento, ni la eternidad en inmovilización temporal. La tradición patrística y la 

reflexión escolástica ofrecen instrumentos conceptuales para sostener estas distinciones sin perder 

la profundidad del misterio divino. 

El punto quinto tiene que ver con las implicaciones soteriológicas que resultan decisivas. 

Expliquémonos.  Si Dios, en su infinitud, se dona gratuitamente, la economía de la salvación se 

presenta como invitación a la participación en la vida divina. La divinización (theosis67), lejos de 

                                                           
65 Ángel Cordovilla Pérez. Teología de la salvación. Salamanca: Sígueme, 2021, 207-257.  

El autor nos desarrolla este aspecto en el capítulo titulado ‘la salvación como divinización’ en el sentido soteriológico. 

Tendremos la oportunidad en el tercer capítulo para abordar con profundidad esta categoría que entendemos como 

posible relación entre lo infinito y lo infinito creado actual. 
66 “Dijo Dios a Moisés: ‘Yo soy el que soy’. Y añadió: ‘Así dirás a los israelitas: ‘Yo soy me ha enviado a vosotros’. 

Ex 3, 14. Biblia de Jerusalén. Bilbao: Desclée De Brouwer, 1998. 
67 “Por medio de las cuales nos han sido concedidas las preciosas y sublimes promesas, para que por ellas os hicierais 

partícipes de la naturaleza divina, huyendo de la corrupción que hay en el mundo por la concupiscencia”. 2 Pe 1,4. 

Biblia de Jerusalén.  



Capítulo 1. La infinitud en el ámbito filosófico-teológico  

39 
 

ser exotismo patrístico desconectado, reaparece como horizonte teológico consonante con la 

dogmática sacramental. En otra palabra, en este sentido, la gracia transforma sin anular la 

personalidad, y la unión con Cristo se manifiesta como proceso de conformación progresiva a la 

vida trinitaria. Cabe decir que la cooperación humana con la gracia, no es mérito en sentido 

meramente jurídico, sino respuesta libre que actualiza la eficacia redentora. Desde la teología 

dogmática, esto exige articular una antropología de la transformación en que la santidad se entienda 

como comunión con la infinitud divina. Volveremos en profundidad sobre este tema en nuestro 

tercer capítulo. 

El punto siguiente, el sexto, nos lleva a la reflexión sobre el mal, que en nuestro parecer adquiere 

matices teodiceanos que demandan precisión dogmática. De hecho, si la infinitud es fuente de 

gratuidad y apertura, el mal moral no puede adjudicarse a una limitación o fallo divino. Por tanto, 

la dogmática debe mantener la bondad creadora y la libertad responsable como dos polos que 

explican la existencia del mal: la libertad creada puede rechazar el don, y es allí donde nace la 

famosa expresión privatio boni68( privación del bien). La providencia divina, entendida 

correctamente, no es causa directa del mal moral; antes bien, sostiene la posibilidad del bien y 

dispone los caminos de la redención. Y una tal formulación de nuestra parte reclama una 

responsabilidad teológica que distinga entre la acción soberana de Dios y las consecuencias de la 

libertad creada, sin por ello relativizar la eficacia salvífica divina. 

Además, nos parece importante indicar que la recepción dogmática de las intuiciones de Cabada 

en su obra exige un diálogo crítico con la tradición. Si bien la propuesta aporta recursos valiosos 

para reanimar nociones como libertad, gratuidad y participación, la tarea dogmática consiste en 

integrar estas intuiciones dentro de un marco teológico sistemático que dialogue con los concilios, 

la patrística, la teología escolástica y el magisterio contemporáneo. De hecho, un tal trabajo de 

sistematización debe prevenir probables equívocos. O sea, la reinterpretación de la trascendencia 

no debe diluirla, ni la insistencia en la libertad humana debe concluir en un pelagianismo 

disimulado. 

                                                           
68 Por ejemplo, en la Suma de Teología, Santo Tomás de Aquino explica que el mal no tiene entidad propia, pues es 

falta de algo bueno que debía existir. Por tanto, no se puede hablar de un “ser” del mal, sino de un “no-ser” o carencia. 

Para ser más preciso, según él, el mal no es algo con existencia propia, sino la ausencia de un bien que debería estar 

presente. Así, el mal no es un “ser” real, sino una falta o carencia, como la oscuridad es ausencia de luz. Santo Tomás 

de Aquino. Suma de Teología. Madrid: BAC, 2001, I, q. 48, a.1. 



El hombre, infinito creado actual llamado a la divinización 

40 
 

Brevemente, concluiríamos que, desde nuestra apreciación, se impone una proposición normativa 

que consiste en que la infinitud, entendida como don comunicante, debe ser asumida por la teología 

fundamental y dogmática como categoría orientadora capaz de articular la enseñanza sobre Dios, 

el hombre, la gracia y la vida moral. Asumirla implica orientar la reflexión teológica hacia una 

comprensión relacional y participativa del misterio divino, y ordenar la praxis eclesial en 

coherencia con esa visión. En términos formativos, la tarea pendiente es doble: por un lado, 

profundizar teóricamente la integración de estas intuiciones en el corpus dogmático; por otro, 

traducirlas pastoralmente para que la comunidad cristiana sea signo y sacramento de la apertura 

infinita de Dios. Recodemos que, en el tercer capítulo, tendremos la oportunidad de tratar de la 

dicha relación entre lo infinito y lo finito o mejor dicho infinito creado actual desde el punto de 

vista de la divinización. 

Ahora, nos toca adentrarnos más en el concepto de la Infinitud. Antes de nada, conviene 

decir que, la continuación de nuestra investigación, en el siguiente capítulo, deberá mantener el 

rigor filosófico y teológico expuesto aquí. Recuperar la infinitud. En torno al debate histórico-

filosófico sobre la limitación o ilimitación de la realidad de Manuel Cabada Castro, desde nuestra 

apreciación, exige no sólo conocimientos sino responsabilidad teológica. Es decir, debemos 

asegurarnos de una recepción crítica que dialogue con la patrística, el magisterio y las distintas 

corrientes filosóficas sin renunciar a la claridad en la enseñanza doctrinal. Hay que decirlo, la 

teología, en su ministerio hacia la verdad, está convocada a pensar la relación entre lo ‘infinito 

creado actual y lo infinito divino en clave de don, libertad y participación, y a hacer de esta 

reflexión fuerza renovadora para la confesión y la vida de la Iglesia. El tercer capítulo nos dará más 

informaciones sobre dicha relación. 

 



Capítulo 2. Profundización histórica del concepto infinitud 

41 
 

CAPÍTULO II. PROFUNDIZACIÓN HISTÓRICA DEL CONCEPTO INFINITUD 

Introducción 

El presente capítulo se erige sobre los cimientos intelectuales y metodológicos que Manuel 

Cabada Castro desarrolla en su famosa obra Recuperar la infinitud: en torno al debate histórico-

filosófico sobre la limitación o ilimitación de la realidad. De hecho, en su obra, Cabada Castro nos 

hace descubrir que la tensión entre lo finito y lo infinito no es solo un mero problema técnico de la 

filosofía o de las matemáticas, sino más bien un núcleo teológico decisivo. De nuestra parte, 

siguiendo a Cabada Castro, y con un enfoque teológico, entendemos que la recuperación de la 

infinitud exige, ante todo, un examen histórico-crítico. 

De Anaximandro aprendemos el ápeiron como principio indeterminado, generador de todas las 

cosas, y de Meliso la noción de un Ser eterno, inmóvil e indivisible69. Estas figuras prefilosóficas 

llevan ya una intuición teológica, que más adelante san Agustín ha traducido al lenguaje de la fe: 

solo Dios, “siempre el mismo” (Sal 102,28), es Infinito ontológico, y el tiempo mismo trae su 

origen de la creación, no de un pasado eterno. 

Aristóteles ha aportado la distinción entre el infinito potencial y el infinito actual, negando la 

posibilidad de que existiera un infinito completo en el orden sensible. Su Dios, motor inmóvil, no 

crea ex nihilo, pero ofrece un modelo de acto puro que Santo Tomás ha retomado para definir a 

Dios como ipsum esse subsistens. Tomás de Aquino, en la Suma de Teología 70, insiste en que solo 

Él posee infinitud plena, porque no está limitado por materia ni forma. Al mismo tiempo, mantiene 

la doctrina de la creación temporal como verdad de fe, aunque reconoce que la razón filosófica no 

puede demostrar empíricamente ese comienzo71. 

Este núcleo medieval, examinado con rigor histórico, (pasando por Descartes y Hegel), por Cabada 

Castro, nos abre a las intuitivas provocaciones contemporáneas. De hecho, Jean Terrasson, 

siguiendo el espíritu cartesiano, ha defendido la idea de un ‘infinito creado actual’ en la materia, 

argumentando que la infinitud de la creación glorifica más a Dios. Al mismo tiempo, tenemos a 

Giordano Bruno que llevó la audacia un paso más allá: un universo uno, infinito, inmóvil, sin centro 

                                                           
69 Rodolfo Mondolfo. El infinito en el pensamiento de la antigüedad clásica. Buenos Aires: Imán, 1952, 361. 
70 Santo Tomás de Aquino, Suma de Teología, I, q. 7, a. 1. 
71 Santo Tomás de Aquino, Suma de Teología, I, q. 46, a. 2 



El hombre, infinito creado actual llamado a la divinización 

42 
 

ni contorno, era para él el espejo más fiel de la fecundidad divina, tan inconmensurable como su 

poder creador. 

Y Georg Cantor, por último, desarrolló la teoría de los números transfinitos y distinguió con 

claridad entre infinito absoluto (Dios) e infinitos creados actuales (estructuras matemáticas). Para 

Cantor, estos infinitos no son meras categorías potenciales, sino realidades ideales perfectamente 

definidas y ordenadas, testimonio de que “su entendimiento no tiene medida” (Sal 147,5). Al 

mismo tiempo, Cantor sostuvo que la demostración del comienzo temporal del mundo requiere la 

fe revelada (Gn 1,1), porque el ámbito de la matemática, aunque poderoso, no agota la totalidad 

del conocimiento de Dios. 

Nuestro objetivo en el presente capítulo es articular este diálogo entre la revelación y la 

razón, entre la Escritura y el Magisterio (DH 3001–3003), y las aportaciones filosóficas y 

matemáticas que recorremos. Por ello, adoptaremos una metodología histórico-teológica que 

distingue claramente entre la infinitud absoluta de Dios; inmutable, eterno, acto puro; y las 

participaciones finitas en lo infinito que ocurren en el mundo creado. Cada autor, desde 

Anaximandro hasta Cantor, aporta un matiz distinto. Esta multiplicidad de enfoques enriquecerá 

nuestra comprensión de la infinitud divina y de su reflejo en el ser humano como infinito creado 

actual. 

En suma, este capítulo, centrado en la metodología y el propósito de Recuperar la infinitud 

de Cabada Castro, aspira a ofrecer una lectura puramente teológica y académica de la evolución 

del concepto de infinito. Queremos mostrar que la fe cristiana no teme la cuestión sobre la Infinitud, 

sino que lo abraza en toda su radicalidad, sabiendo que solo en Dios halla su origen y su 

cumplimiento. 

 

 

 

 



Capítulo 2. Profundización histórica del concepto infinitud 

43 
 

1. El comienzo del planteamiento de la infinitud en los presocráticos 

1.1. Anaximandro y el concepto de ápeiron 

Al inicio de este punto, conviene decir que no se trata de presentar en profundidad el 

pensamiento de Anaximandro a propósito de la infinitud sino un breve resume de su reflexión sobre 

el tema. Es un punto de partida que nos permitirá desarrollar los siguientes apartados a lo largo del 

capítulo. 

Según Cabada, “en el origen mismo de la filosofía occidental se encuentra, pues, con 

Anaximandro […] la afirmación irrestricta y decidida de lo ‘infinito’ […] como el origen y 

fundamento mismo de la realidad toda”72. Al postular lo infinito como fundamento de lo real, 

Anaximandro introduce indubitablemente una nueva manera de pensar que consiste en buscar lo 

absoluto o lo infinito como clave principal para entender la totalidad o la creación. La vocación de 

entender la totalidad o la creación empieza por la voluntad de acercarse más a la infinitud. En 

Anaximandro lo infinito es designado como el ápeiron, considerado como el principio originario 

(en griego el arché) de todas las cosas: “Así pues, para Anaximandro, el ‘principio’ y el ‘elemento’ 

de todas las cosas, de toda la realidad es lo infinito; ‘a partir de él se generan todas las cosas’. Es, 

pues, una ‘naturaleza infinita’, inagotable, ‘que nunca envejece’ la que está en el origen de toda la 

totalidad”73. Lo infinito es una realidad que es indefinida, eterna e ilimitada. Por tanto, no tiene 

ninguna forma, ni composición especifica. Lo ápeiron, no siendo un elemento físico, es concebido 

como una sustancia indeterminada de la cual surgen todos los seres y a la que todos regresan; es el 

principio y fin de todo. 

“El ápeiron es infinito en el tiempo y en el espacio. En el tiempo porque no tiene principio ni fin. 

En el espacio es ilimitado. Además, el ápeiron es infinito como energía. El ápeiron es concebido 

como ilimitado cuantitativamente e indefinido cualitativamente. Tiene un doble aspecto: uno 

cualitativo porque es indeterminado, y otro cuantitativo porque es ilimitado. Es indeterminado para 

ser principio de las cosas determinadas; es ilimitado para explicar la multiplicidad de los mundos”74.  

En la perspectiva teológica, esta interpretación de lo infinito tiene que ver con la concepción 

cristiana de Dios, principio y fin. La comprensión de lo infinito por parte de Anaximandro introduce 

una idea revolucionaria en su contexto. El fundamento de la realidad no es algo visible o 

                                                           
72 Manuel Cabada Castro. Recuperar la infinitud: en torno al debate histórico-filosófico sobre la limitación o 

ilimitación de la realidad. Madrid: Universidad Pontificia Comillas, 2008, 74. 
73 Cabada, Recuperar la infinitud, 74-75. 
74 Diego F. Pró. Temas y motivos del pensamiento griego. Buenos Aires: Amancay, 1971, 41. 



El hombre, infinito creado actual llamado a la divinización 

44 
 

mensurable, sino más bien una entidad abstracta que excede cualquier determinación. Si 

estuviéramos en el contexto religioso, hablaríamos de la divinidad del ápeiron.  

La infinitud temporal del ápeiron, ‘sin principio ni fin’, establece una ruptura categórica 

con la concepción de la idea de un origen circunscrito a un instante o a una materia finita que podría 

agotarse. Lo que nos importa más aquí es la caracterización ‘sin principio ni fin’ del ápeiron como 

infinitud temporal. En cuanto a la infinitud espacial, su desarrollo en el pensamiento de 

Anaximandro nos permite concebir un universo que transciende los confines perceptibles. Sin 

embargo, esta concepción de la infinitud espacial relativiza la experiencia sensorial. Este hecho 

provoca una cierta apertura en cuanto a la idea de que el espacio puede ser mayor de lo que los 

sentidos captan. Por ejemplo, en la física contemporánea, la cuestión de la finitud o infinitud del 

espacio es un problema abierto. Se puede decir que Anaximandro ha iniciado el antecedente de un 

espacio potencialmente sin bordes con su concepto de ápeiron. 

Conviene relacionar concretamente el ápeiron y el concepto de infinitud en nuestro trabajo. 

El concepto ápeiron representa fuertemente el momento fundacional de una problemática que 

recorrerá después toda la filosofía. Por ejemplo, en la Edad Media, se sabe que el concepto 

“infinito” se reservó a la persona de Dios, mientras que en la modernidad matemática el concepto 

se ha ampliado y ha cambiado de perspectiva. Por ejemplo, Cantor (sin adentrarnos en su reflexión 

sobre el tema ahora, porque tendremos la ocasión en los próximos puntos) es quien definió distintos 

tipos y tamaños de infinito: filosóficos y matemáticos. Esto es lo que deja entender Pedro 

Castelao75. Brevemente, Anaximandro, en el desarrollo de su pensamiento sobre el infinito, ha 

anticipado sin duda ambas perspectivas que son el infinito divino y el infinito matemático, al 

proponer un sustrato eterno, ilimitado y generativo. Nos eleva lo infinito a la categoría de 

fundamento último de la realidad, inaugurando una nueva forma de pensamiento filosófico. 

 

1.2. El Ser eterno melisiano como preanuncio del Dios cristiano o praeambula fidei 

Al inicio de esta parte de nuestra investigación, conviene indicar que la reflexión de Meliso 

en cuanto al ser no puede identificarse enteramente con la teología cristiana. Tendremos al final 

del punto la oportunidad de volver ampliamente sobre este aspecto. Pero, antes de llegar allí, nos 

                                                           
75 Castelao, Morfología del infinito, 250-251. 



Capítulo 2. Profundización histórica del concepto infinitud 

45 
 

parece bien profundizar la compresión del infinito en su reflexión que gira entorno a la cuestión de 

la eternidad del ser. Por ello, empezamos con la cita siguiente, que pasamos a comentar:  

“Siempre fue lo que una vez fue. Porque si hubiera venido a ser, necesario fuera que, antes de ser, 

no fuera. Y si fue nada, en modo alguno pudo salir algo de la nada. Si, según esto, no vino a ser, es 

ya y desde siempre era y para siempre será, no tiene principio ni tendrá final, sino que será infinito. 

[…] Pero, así como es desde siempre y para siempre, de parecida manera es necesario que sea 

infinito en grandeza. Nada de lo que tenga principio y final no es eterno e infinito. Si hubiese más 

de uno, uno limitaría a otro. De darse el infinito, se daría solo; porque, si hubiese dos seres, no 

podrían los dos ser infinitos, puesto que se harían mutuamente de límites el uno para el otro. Así 

que es eterno e infinito, uno y enteramente homogéneo. Y no puede perecer ni acrecerse ni 

transformarse totalmente ni dolerse ni apenarse, que si alguna de estas cosas padeciera no sería ya 

Uno”76. 

Este fragmento de Meliso de Samos plantea bien la visión ontológica del ser absoluto. Meliso lo 

define como infinito, uno e inmutable. En el fragmento que hemos elegido, vemos que su 

argumento se estructura desde la imposibilidad del ‘venir a ser’ y de la nada. En el resto de la cita, 

nuestro autor intenta desarrollar las consecuencias lógicas de esta premisa para la naturaleza del 

ser. Sin embargo, antes de seguir, viene bien situar el contexto histórico en el que escribió este 

fragmento.  

Meliso de Samos escribió su fragmento en el contexto del desarrollo del pensamiento de 

Parménides sobre el ser. Es de todos conocida la famosa afirmación de Parménides sobre el ser: 

“lo que es, es, y lo que no es, no es”77. Esta afirmación, rechaza implícitamente el devenir y lo 

considera como una mera ilusión: solo se puede afirmar la existencia de lo que existe, de lo que es. 

Así, Meliso de Samos ha retomado en una cierta medida esta tradición y la amplía, partiendo de 

argumentos más sistemáticos para defender la eternidad y la infinitud del ser. 

 Volviendo a la cita que nos sirve de base para entender la postura de Meliso sobre la 

infinitud, podemos destacar cuatro puntos que nos parecen importantes. El primero tiene que ver 

con la Eternidad del Ser en el pensamiento de Meliso. Nuestro autor inicia su razonamiento con 

una crítica a la cuestión del devenir en estas palabras: Siempre fue lo que una vez fue. Porque si 

hubiera venido a ser, necesario fuera que, antes de ser, no fuera. Meliso está aplicando el principio 

ex nihilo nihil fit (nada surge de la nada) que, como ya sabemos, es un principio común en la 

filosofía presocrática. Si el Ser hubiese surgido, implicaría una previa no-existencia, lo cual es 

                                                           
76 Juan David García Bacca. Los presocráticos. México: Fondo de cultura económica, 1980, 289-290. 
77 García, Los presocráticos, 39. 



El hombre, infinito creado actual llamado a la divinización 

46 
 

imposible, pues el no-ser no puede generar ser. Por tanto, el Ser, en su comprensión, debe ser 

eterno: carece de principio y fin. Lo que se explica bien en su afirmación desde siempre era para 

siempre será. Sin embargo, hay que subrayar que la eternidad del Ser en el pensamiento de Meliso 

no puede reducirse solo a la temporalidad. Se trata de una eternidad que conlleva una lógica. Si el 

Ser no fuera eterno, cualquier cambio implicaría una contradicción en el seno mismo del Ser. Esta 

forma de pensar ha anticipado, por ejemplo, la distinción, central en el eleatismo, entre apariencia, 

que se refiere a un cambio sensible, y realidad, que se refiere a la inmutabilidad o estabilidad 

racional. 

El segundo punto se refiere a la infinitud espacial. En su reflexión, Meliso vincula la eternidad 

temporal con la infinitud espacial. Se expresa claramente a través de la siguiente parte de la cita: 

así como es desde siempre y para siempre, de parecida manera es necesario que sea infinito en 

grandeza. En su pensamiento, un ser eterno no puede estar limitado por la mera razón de que los 

limites supondrían un más allá. Siendo no-ser, este más allá sería inconcebible.  

En la reflexión de Meliso, la infinitud temporal exige la infinitud espacial para evitar cualquier 

referencia al no-ser. Nada de lo que tenga principio y final es eterno e infinito. Por tanto, un ser 

limitado en el espacio tendría fronteras definidas por otro ente, lo que implicaría la reintroducción 

de la multiplicidad. La infinitud garantiza sin duda la autosuficiencia del Ser. 

El tercer punto tiene que ver con el tema de la unidad y homogeneidad, lo cual se refiere a la crítica 

a la pluralidad. De hecho, en el desarrollo de su reflexión, Meliso defiende la unicidad del Ser con 

esas palabras: si hubiese más de uno, uno limitaría a otro. Es decir, si existiesen dos seres, cada 

uno hubiese sido límite del otro. Este argumento de Meliso se basa en una concepción absoluta de 

lo infinito: no puede de ninguna manera haber dos infinitos coexistentes, por la mera razón de que 

en el caso que ocurriera tal cosa se reducirían mutuamente. Por tanto, el Ser tiene que ser único. 

Meliso lo expresa en esta expresión: se daría solo. La homogeneidad (enteramente homogéneo) 

aumenta, o, mejor dicho, complementa la unidad porque, si el Ser tuviera partes heterogéneas, estas 

partes actuarían como entidades distintas que romperían la unidad del Ser. Para ser más preciso, 

que tal cosa aconteciera, generaría cualquiera variación interna que implicaría pluralidad, 

incompatible con la infinitud y la indivisibilidad. Por tanto, el Ser de Meliso es un bloque estático 

y sin fisuras, donde la diversidad es engañosa. 



Capítulo 2. Profundización histórica del concepto infinitud 

47 
 

El último punto se refiere a la cuestión de la inmutabilidad y la perfección del Ser. Al final de la 

cita, Meliso formula una importante conclusión: el Ser no pude sufrir alteraciones porque cualquier 

cambio supondría dejar de ser lo que es. Si el Ser tuviera la experiencia del dolor, entonces hubiera 

adquirido una cualidad nueva que fragmentaría su homogeneidad. Una tal interpretación niega no 

solo el cambio físico, sino también cualitativo, reforzando la dicotomía eleática entre razón, que 

capta la unidad, y la sensibilidad, que percibe la multiplicidad. Según Meliso, el Ser no debe 

sujetarse a la sensibilidad.  

La pregunta que nos hacemos ahora es la de saber el enfoque teológico que lleva la 

consideración de Meliso de Samos sobre el ser. Como lo hemos visto en el primer capítulo, en 

cuanto a la utilidad de la filosofía para la teología, la filosofía presocrática ha sido sin duda una 

fuente fecunda para la reflexión teológica, particularmente en la construcción de conceptos 

fundamentales sobre Dios. Y justamente, uno de los pensadores que nos parece más relevantes en 

este aspecto es Meliso de Samos, discípulo de la escuela eleática, quien, en sus breves, pero densos 

fragmentos, nos ha dejado una concepción del “ser” que resuena con muchos de los atributos que 

la teología cristiana atribuye a Dios. Partiendo del fragmento que hemos considerado en nuestro 

trabajo, nos damos cuenta que plantea un conjunto de afirmaciones metafísicas sobre el ser que 

invitan a una lectura desde dos perspectivas teológicas complementarias: la teología fundamental 

y la teología dogmática. Antes de seguir, conviene recordar que Meliso ofrece una visión del ser 

como eterno, único, inmutable, infinito e impasible. Aunque su discurso fuera más filosófico y no 

religioso, cuando consideramos la Biblia, nos damos cuenta de la sorprendente correspondencia 

conceptual. En concreto, cuando afirma que el ser Siempre fue lo que una vez fue. Porque si hubiera 

venido a ser, necesario fuera que, antes de ser, no fuera. […] Así que es eterno e infinito, uno y 

enteramente homogéneo, queda obvio que nos presenta sin duda, una concepción del ‘ser’ como 

plenitud absoluta, sin principio ni fin. Sin embargo, aunque no nombra a Dios, esta noción 

filosófica puede leerse como una aproximación al concepto teológico del Dios único, eterno e 

inmutable, que más tarde va a desarrollar la teología cristiana. 

Al nivel del enfoque de la teología fundamental que lleva como vocación de examinar los 

fundamentos racionales de la fe, la afirmación de Meliso en cuanto al ser resuena con la postura de 

la constitución dogmática Filius-Dei sobre la fe católica del Concilio Vaticano I cuando se trata del 

ser de Dios: “La misma Santa Madre Iglesia sostiene y enseña que Dios, principio y fin de todas 



El hombre, infinito creado actual llamado a la divinización 

48 
 

las cosas, puede ser conocido con certeza a partir de las cosas creadas con la luz natural de la razón 

humana: ‘porque lo invisible de Dios, desde la creación del mundo, se deja ver a la inteligencia a 

través de lo creado’”78. En este pasaje, lo que más nos interesa es la característica del ser (cuando 

nos situamos en el pensamiento de Meliso) o de Dios (cuando nos situamos en la perspectiva 

cristiana) que se puede resaltar y que sin duda se parece al ser de Meliso. De hecho, FD sostiene 

que Dios, principio y fin de todas las cosas, puede ser conocido con certeza por medio de la razón 

humana al contemplar el mundo creado. Por cierto, Dios es presentado como invisible, eterno, 

necesario, y fundamento de todo lo que existe. Y a partir de lo visto, estas características coinciden 

notablemente con las del ser en la filosofía de Meliso de Samos. Cuando nos fijamos bien en la 

comprensión del ser en Meliso, se ve que profesa sin duda la unicidad, eternidad, inmovilidad del 

ser. Lo mismo en la teología cristiana, el ser de Meliso es necesario y absoluto, no depende de nada 

y no tiene origen. Además, Meliso sostiene que el ser no puede percibirse con los sentidos, sino 

comprenderse con la razón, lo que se asemeja a la afirmación de que Dios puede conocerse a través 

de lo creado por medio de la inteligencia. Por tanto, podemos decir que, el hombre como infinitud 

creada, lleva en sí misma la posibilidad de entrar en contacto con el ser, o con Dios. El ser o Dios 

ya no es ajena al hombre. 

A continuación (a nivel interpretativo), vemos que la idea de Meliso en lo que atañe al ser 

eterno podría coincidir hasta un cierto nivel, con el fundamento de la creación ex nihilo en la 

teología cristiana. En efecto, en la doctrina cristiana, solo un ser que existe por sí mismo puede dar 

existencia a lo demás. A modo de ejemplo, la Escritura nos enseña que “en el principio creó Dios 

el cielo y la tierra” (Gn 1,1). Es que, la auto-existencia divina, que Meliso intuye de modo 

filosófico, se revelaría a nivel comparativo en el nombre que Dios da a Moisés: “Yo soy el que 

soy” (Ex 3,14). Desde nuestra interpretación teológica, una tal declaración podría indicar un ser 

que no depende de nadie ni tiene principio. Por ejemplo, esta idea ha sido sistematizada por la 

teología escolástica y es recogida por el Catecismo:  

“En el transcurso de los siglos, la fe de Israel pudo desarrollar y profundizar las riquezas contenidas 

en la revelación del Nombre divino. Dios es único; fuera de Él no hay dioses (cf. Is 44,6). Dios 

transciende el mundo y la historia. Él es quien ha hecho el cielo y la tierra: ‘Ellos perecen, más tú 

quedas, todos ellos como la ropa se desgastan [...] pero tú siempre el mismo, no tienen fin tus años’ 

(Sal 102,27-28). En Él "no hay cambios ni sombras de rotaciones" (St 1,17). Él es ‘Él que es’, desde 

siempre y para siempre y por eso permanece siempre fiel a sí mismo y a sus promesas. Por tanto, la 

                                                           
78 Concilio Vaticano I. Constitución dogmática Filius-Dei. Roma, 24 de abril 1878, n°11. DOI: 

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/i-vatican-council/documents/vat-i_const_18700424_dei-filius_it.html 



Capítulo 2. Profundización histórica del concepto infinitud 

49 
 

revelación del Nombre inefable ‘Yo soy el que soy’ contiene la verdad de que sólo Dios ES. En este 

mismo sentido, ya la traducción de los Setenta y, siguiéndola, la Tradición de la Iglesia han 

entendido el Nombre divino: Dios es la plenitud del Ser y de toda perfección, sin origen y sin fin. 

Mientras todas las criaturas han recibido de Él todo su ser y su poseer. Él solo es su ser mismo y es 

por sí mismo todo lo que es”79. 

A continuación de nuestra reflexión, nos damos cuenta de la similitud que existe entre el ser de 

Meliso y el Dios cristiano en cuanto a la unidad e infinitud. Por cierto, en su reflexión, Meliso 

sostiene firmemente que, si hubiese más de un ser infinito, uno limitaría al otro. Una tal 

comprensión, desde nuestro entendimiento, refuerza la idea de la unicidad e infinitud del ser 

supremo, que como ya se sabe es una noción básica en la teología católica. Encontramos esta idea 

en el Denzinger que es expresado así: 

“Firmemente creemos y simplemente confesamos, que uno solo es el verdadero Dios, eterno, 

inmenso e inconmutable, incomprensible, omnipotente e inefable. […] El Padre no viene de nadie. 

[…] Un solo principio de todas las cosas; Creador de todas las cosas, de las visibles y de las 

invisibles, espirituales y corporales; que por su omnipotente virtud a la vez desde el principio del 

tiempo creó de la nada a una y otra criatura, la espiritual y la corporal, es decir, la angélica y la 

mundana, y después la humana, como común, compuesta de espíritu y de cuerpo”80. 

Por tanto, por comparación, vemos que la infinitud que Meliso atribuye al ser es característica 

esencial del Dios cristiano, pues Dios es infinito en perfección y felicidad81. En suma, digamos 

que, tanto en la visión teológica como en la visión filosófica, hay una realidad última e invisible 

que es eterna, perfecta y fundamento de todo. Aunque con lenguajes distintos, Dios y el ser de 

Meliso comparten atributos esenciales y muestran cómo la razón humana puede acceder a lo eterno 

más allá del mundo sensible. Antes de terminar, conviene bien subrayar que, desde la teología, y 

sobre todo dogmática, la ontología de Meliso tiene valor en tanto afirma propiedades esenciales 

del ser divino. Sin embargo, su visión es limitada desde el ámbito teológico, porque no incluye la 

dimensión personal, relacional y amorosa de Dios (aunque su discurso era específicamente 

filosófico y no tenía como vocación de llevar un discurso sobre Dios). 

El aporte fundamental de la reflexión de Meliso a la teología cristiana se sitúa, desde nuestra 

comprensión, en su papel como praeambula fidei (preámbulos de la fe) que son verdades naturales 

que preparan el camino a la Revelación. Y como enseña el Concilio Vaticano I en la Constitución 

dogmática FD, la razón humana puede, por la luz natural, llegar con certeza al conocimiento de 

                                                           
79 Catecismo de la Iglesia Católica. n°. 212-213 (1992). DOI: Catecismo de la Iglesia Católica, Índice general 
80 Heinrich Denzinger y Peter Hünermann. El Magisterio de la Iglesia. Enchiridion symbolorum, definitionum et 

declarationum de rebus fidei et morum. Barcelona: Herder, 1999, DH 800. 
81 CIC, n°41. 

https://www.vatican.va/archive/catechism_sp/index_sp.html


El hombre, infinito creado actual llamado a la divinización 

50 
 

Dios como causa primera y fin último de todas las cosas82. De todas formas, aunque limitado y no 

revelado, la reflexión de Meliso constituye un aporte valioso para la teología cristiana en cuanto 

que ofrece un punto de partida racional para pensar el ser de Dios. A partir de la razón, anticipa 

varios de los atributos que la fe cristiana reconoce en Dios, y de ese modo, se convierte en un aliado 

de la teología en su búsqueda de lo divino. 

1.3. La infinitud en Aristóteles 

1.3.1. La infinitud como potencia y no acto en Aristóteles 

Según Cabada, “la reflexión aristotélica sobre el infinito está fuertemente condicionada por 

motivaciones epistemológicas, es decir, relacionadas con las posibilidades cognoscitivas respecto 

del infinito”83. En otras palabras, de manera general en la reflexión de Aristóteles, el infinito no es 

pensado desde una perspectiva mística o metafísica. Es principalmente pensado desde su función 

en el proceso del conocimiento. En efecto, “si el infinito en cuanto infinito es incognoscible, 

entonces el infinito según el número y según la magnitud es una cantidad incognoscible; el infinito 

según la forma es una cualidad incognoscible”84. O sea, sin una determinada concreción 

cuantitativa o cualitativa, sin un cierto modo de límite –de los que carece el infinito-, no es posible 

ni existir ni ser conocido85. Es en esta dinámica que para Aristóteles lo finito como lo mejor “ha de 

prevalecer”86. 

A continuación, estudiaremos unos textos de Aristóteles extraídos de su obra Física para 

presentar su comprensión de la infinitud. Empecemos por el siguiente. 

“Ahora bien, lo infinito resulta ser lo contrario de lo que se nos dice que es: no es aquello fuera de 

lo cual no hay nada, sino que el infinito es aquello fuera de lo cual siempre hay algo […] Así pues, 

una cantidad es infinita si siempre se puede tomar una parte fuera de la que ya ha sido tomada. En 

cambio, aquello fuera de lo cual no hay nada es algo completo y un todo; pues así es como definimos 

un todo: aquello a lo que nada falta, como un hombre total o un cofre total. Y como en los casos 

particulares, así también en sentido estricto ‘todo’ es aquello fuera de lo cual no hay nada; pero 

aquello fuera de lo cual hay algo ausente, sea lo que sea, no es un todo. ‘Todo’ y ‘completo’ o son 

enteramente idénticos o son muy próximos en su naturaleza. Nada es completo si no tiene fin, y el 

fin es un límite […] En realidad el infinito es la materia de la compleción de una magnitud, y es 

potencialmente un todo, aunque no actualmente; y es divisible por reducción e inversamente por 

                                                           
82 DH 3004. 
83 Cabada, Recuperar la infinitud, 111. 
84 Aristóteles. Física. Introducción, traducción y notas de Guillermo R. De Echandía. Madrid: Gredos, 1995, I, 4, 

187b. 
85 Aristóteles. Metafísica. Introducción, traducción y notas de Tomás Calvo Martínez. Madrid: Gredos, 1995. 
86 Aristóteles, Física, VIII, 6, 259a. 



Capítulo 2. Profundización histórica del concepto infinitud 

51 
 

adición, siendo un todo y finito no en sí mismo, sino con respecto a otro; y en tanto que infinito no 

abarca, sino que es abarcado. Por eso en tanto que infinito es incognoscible, ya que la materia no 

tiene forma. Es, pues, evidente que hay que concebir al infinito más bien como una parte que como 

un todo, ya que la materia es una parte del todo, como el bronce en una estatua de bronce”87. 

A primera vista, podemos decir que este párrafo del Libro III (Física) de Aristóteles, citado 

por Cabada, nos presenta un desarrollo en cuanto a la cuestión del infinito. Nos parece que nos 

redefine la noción de infinito, una redefinición que obviamente se aleja completamente de 

concepciones abstractas o metafísicas como se puede notar en Platón. Aristóteles vincula el infinito 

con lo potencial, lo material y lo incompleto. Dicho de otro modo, contrasta el infinito con el 

concepto de ‘todo’ o ‘completo’. Lo que establece, bajo nuestra óptica, una profunda distinción 

ontológica y epistemológica clave. 

El primer punto que salta a la vista es su crítica de la concepción tradicional del infinito. Al 

inicio, comienza por cuestionar la definición común del infinito como aquello fuera de lo cual no 

hay nada. Según su entendimiento, esta idea genera una confusión en cuanto al infinito con lo 

completo, que es justamente su opuesto. Expliquémonos. Lo completo, en el entendimiento de 

Aristóteles, implica una totalidad cerrada y finita, como un hombre o un cofre, donde no falta ni 

sobra nada. Al contrario, el infinito se particulariza, desde su comprensión, por ser aquello fuera 

de lo cual siempre hay algo. Por tanto, el infinito no es una realidad estática o actual, sino un 

proceso inacabado88 como nos lo indica Guillermina Waldegg. Nos parece que esta interpretación 

aristotélica del infinito parece ser como una viva crítica implícita a las ideas platónicas y 

presocráticas, y de manera específica hacia la concepción del Ser de Meliso de Samos, que 

concebían el infinito como una sustancia primordial. 

A continuación, se observa en la reflexión de Aristóteles la insistencia sobre lo infinito 

potencial. Según él, si tuviéramos que hablar de la existencia del infinito, tendríamos que hablar en 

términos de potencia, es decir, el infinito existe solo potencialmente y no como si fuera una realidad 

existente por sí misma o independiente. Desde allí, se puede decir que el infinito es, por tanto, una 

posibilidad inherente a ciertos procesos, pero nunca es un ‘todo’.  

Sin embargo, la materia, en la comprensión del sistema hilemórfico, es considerada como el 

sustrato indeterminado que adquiere determinación mediante la forma. De la misma manera, el 

                                                           
87 Aristóteles, Física, III, 6, 206b-207a. 
88 Guillermina Waldegg, “El infinito en la obra aristotélica”, Educación Matemática, Vol. 5, n°. 3, (diciembre 1993): 

20-38, 22. 



El hombre, infinito creado actual llamado a la divinización 

52 
 

infinito es considerado como el principio pasivo que requiere de un límite, es decir, de una forma, 

para poder convertirse en algo cognoscible y completo. Lo que quiere decirnos que el infinito, al 

carecer de forma intrínseca, es por tanto incognoscible en sí mismo. 

El otro aspecto, que nos llama la atención en el texto, es la consideración aristotélica del infinito 

como parte, y no como ‘todo’. Nos queda obvio que, según él, el ‘todo’ es sinónimo de perfección 

y límite, mientras que el infinito, por ser indefinido, no puede abarcar nada, sino que es abarcado 

por aquello que lo delimita. Esta interpretación del infinito le permite afirmar firmemente que el 

infinito no es una sustancia autónoma, sino más bien una propiedad relacional dependiente de 

procesos específicos.  

De hecho, la postura de Aristóteles tiene consecuencias tanto para el conocimiento como 

para la física. Por ejemplo, cuando afirma que el infinito es incognoscible por carecer de forma, 

estaba estableciendo explícitamente que solo lo finito, es decir, lo estructurado y delimitado, puede 

objetivamente ser objeto de ciencia. En cuanto a la física, su rechazo del infinito actual89 explica 

por qué niega la posibilidad de un universo espacialmente infinito o de un tiempo sin principio, 

ideas que retomarán filósofos medievales y científicos modernos. 

 No se puede tratar del infinito en el pensamiento de Aristóteles sin abordar la cuestión de 

la diferencia entre el infinito por división y por adición. Como otras veces, partiremos de un texto 

de Cabada para desarrollar la cuestión.  

“El infinito por adición es en cierto modo el mismo que el infinito por división, pues en una 

magnitud finita el infinito por adición se produce en un proceso inverso al otro; porque en la medida 

en que una magnitud se ve dividida hasta el infinito, en la misma medida aparecen las adiciones con 

respecto a una determinada magnitud [...]. Así pues, el infinito no tiene otro modo de realidad que 

éste: en potencia y por reducción. Y existe actualmente en el sentido en que decimos que el día o la 

competición existen; y existe potencialmente, como la materia; pero no existe por sí mismo, como 

existe lo finito. Hay también un infinito potencial por adición, el cual, como hemos dicho, es en 

cierto sentido de la misma manera que el infinito por división, pues siempre se podrá tomar algo 

fuera de él; pero lo que se tome nunca superará toda magnitud finita, a diferencia del infinito por 

división, en el que toda magnitud finita es superada en pequeñez y siempre quedará una parte más 

pequeña. Por consiguiente, no se puede admitir que el infinito, ni siquiera potencialmente, supere 

un todo por adición, a menos que haya algo que sea accidentalmente infinito en acto, como dicen 

los fisiólogos que es infinito el cuerpo que está fuera del mundo y cuya substancia es aire o algo 

semejante. Pero si ningún cuerpo sensible puede ser actualmente infinito de esta manera, es evidente 

                                                           
89 Un infinito que existe de manera completa y realizada. 



Capítulo 2. Profundización histórica del concepto infinitud 

53 
 

que tampoco puede haber un cuerpo que sea potencialmente infinito por adición, excepto, como 

hemos dicho, de una manera inversa a la del infinito por división”90. 

En este texto, Aristóteles ha abordado el concepto de infinito desde una perspectiva 

operativa que le permite distinguir dos modos de acceder al infinito. Se trata del modo por división 

o reducción y del modo por adición. Estas distinciones nos muestran las diferencias ontológicas y 

epistemológicas esenciales en su reflexión de la infinitud. De hecho, el infinito por división se 

entiende como la posibilidad de dividir indefinidamente una magnitud dada como, por ejemplo, 

una línea geométrica o una cantidad física91. Y el infinito por adición hace referencia a la 

posibilidad de añadir partes indefinidamente a una magnitud, como agregar números. Los dos, o 

sea el infinito por división y por adición se entienden como infinitos potenciales por la mera razón 

de que nunca se actualizan como totalidades completas. Pero difieren en su dirección y en su 

relación con el límite: la división parte de un todo finito y lo fragmenta hacia lo ínfimo y la adición 

parte de un punto inicial y se expande hacia lo ilimitado. Expliquémonos más. 

En lo que atañe al infinito por división, hay que decir que está vinculado sin duda con la 

materia. Cuando dividen una magnitud, hay siempre la posibilidad de hallar una parte que sea más 

pequeña. Sin embargo, según Waldegg este proceso no se consuma de ninguna forma en una 

infinitud actual92. La división opera dentro de un todo ya existente y finito, cuya materia es 

indeterminada, pero contenida por la forma. A modo de ejemplo, una estatua de bronce es finita en 

su figura, mientras que el bronce como materia podría dividirse teóricamente sin fin. Sin embargo, 

el infinito por adición implica obviamente una expansión hacia fuera. A diferencia de la división, 

la adición no parte de un todo completo, sino que busca trascenderlo.  

En definitiva, según Aristóteles, el infinito solo puede entenderse como una posibilidad de 

prolongación o división sin fin, pero nunca como algo que exista plenamente y en acto. El infinito 

no existe en acto, sino solo en potencia. El infinito es solo una posibilidad, no una realidad.  

Después de haber presentado con gran atención esta reflexión de Aristóteles, nos viene bien 

intentar ver su impacto o aporte a la teología cristiana.  

                                                           
90 Aristóteles, Física, III, 6, 206b. 
91 Waldegg, “El infinito en la obra aristotélica”, 23. 
92 Waldegg, “El infinito en la obra aristotélica”, 23. 



El hombre, infinito creado actual llamado a la divinización 

54 
 

1.3.2. El posible aporte de la reflexión aristotélica de la infinitud a la 

teología cristiana 

La reflexión de Aristóteles en cuanto a la infinitud, que es concebida como potencialidad 

indefinida, incompleta, abarcada e incognoscible, podría parecer a primera vista, ser radicalmente 

opuesta con la doctrina de la revelación cristiana del Dios infinito. Lo que nos salta a la vista en 

primer plano, tiene que ver con lo que llamaríamos la delimitación negativa que fortalece la vía 

negativa, que es un método que suele ser utilizado en la teología apofática o negativa. 

Expliquémonos más. 

Al definir el infinito como materia de la compleción de una magnitud y parte del todo, Aristóteles 

nos ofrece implícitamente una descripción precisa de lo que sería una infinitud inmanente, cósmica 

y material. La teología iluminada por la Escritura (“Dios es Espíritu” Jn 4, 24) y definida por el 

Magisterio93 ha podido rechazar con argumentos filosóficos sólidos cualquier identificación de 

Dios con una sustancia material infinita o una fuerza cósmica impersonal. Desde la comprensión 

de la teología cristiana Dios es infinito, espiritual, personal, inmaterial y trascendente. Y por tanto 

no debe ser confundido con la concepción del infinito aristotélico. Se trata en resumen de una 

refutación anticipada del panteísmo materialista. 

La reflexión de Aristóteles nos presenta una cierta forma de defensa de un cosmos finito 

espacialmente, aunque eterno temporalmente94. El cosmos aristotélico es, pues, eterno95, lo mismo 

que sus movimientos y todo cuanto a en él se contiene, incluido el género humano (que carece 

asimismo de comienzo). La eternidad del movimiento, y en consecuencia, del tiempo viene exigida 

para Aristóteles por el hecho de que un supuesto comienzo del movimiento implicaría ya en sí 

mismo un movimiento anterior a él y así sucesivamente96. Una tal comprensión de la eternidad del 

cosmos por Aristóteles genera una fuerte tensión con la creación ex nihilo (Gn 1,1). La teología 

medieval ha desarrollado argumentos filosóficos para demostrar la contingencia del mundo. Como 

lo indican el DH “desde el principio del tiempo (Dios) creó de la nada a una y otra criatura, la 

                                                           
93 DH 800. 
94 Waldegg, “El infinito en la obra aristotélica”, 23. 
95 Aristóteles, Metafísica, III, 5, 1002a-b. 
96 Mondolfo, 344-345. 



Capítulo 2. Profundización histórica del concepto infinitud 

55 
 

espiritual y la corporal, es decir, la angélica y la mundana, y después la humana, como común, 

compuesta de espíritu y de cuerpo”97. 

Además, aunque Aristóteles niega la infinitud divina, su Motor inmóvil aporta una estructura 

metafísica para hablar de Dios como causa última cuando nos encontramos en el ámbito de la 

teología natural. En efecto, “tiene que haber algo que sin moverse mueva, que sea eterno, sustancia 

y acto” 98.. Pues, en su propio entendimiento, “lo que está en movimiento tiene que ser movido por 

algo. […] Si una cosa es movida con movimiento local por otra que está en movimiento, y ésta que 

mueve es a su vez movida por otra, y así sucesivamente, tendrá que haber entonces un primer 

movimiento, ya que no se puede proceder hasta el infinito”99. 

En realidad, lo que plantea problema en la doctrina aristotélica cuando nos encontramos en el 

ámbito teológico es que la negación del infinito actual en Aristóteles es problemática para la 

teología, que ve en Dios una infinitud real. De hecho, en la comprensión de Aristóteles, Dios es 

considerado como un ser dotado de vida porque “el acto del entendimiento es vida, y Él es el acto. 

Y el acto por si de Él es vida nobilísima y eterno. Afirmamos, por tanto, que Dios es un viviente 

eterno nobilísimo, de suerte Dios tiene vida y duración continua y eterna; pues Dios es esto”100.   

A nuestro juicio, esta visión, aunque admirable desde el punto de vista filosófico, difiere 

sustancialmente de la comprensión cristiana de Dios101. En efecto, la teología católica, fundada en 

la revelación divina y desarrollada por la tradición y el Magisterio, afirma que Dios es espíritu (cf. 

Jn 4,24), eterno, inmutable e inmaterial, pero también personal y amoroso (DH 800). A diferencia 

del Dios aristotélico, que no conoce otra realidad fuera de sí y cuya actividad se limita a la 

contemplación de su propia perfección. El Dios cristiano es libre y creador porque crea el universo 

ex nihilo, lo sostiene en el ser y se comunica con sus criaturas. 

Dios, es el Padre amoroso que entra en la historia humana, que se revela a través de los profetas y, 

en la plenitud de los tiempos, en su Hijo Jesucristo. En Él, el Verbo eterno se hace carne (cf. Jn 

1,14), asume la condición humana y comunica la vida divina. Por tanto, Dios no solo es 

                                                           
97 DH 800. 
98 Aristóteles, Metafísica, XII, 7, 1072a.  
99 Cabada, Recuperar la infinitud, 123. 
100 Cabada, Recuperar la infinitud, 124. 
101 Tomás de Aquino. Comentario a la Física de Aristóteles. Traducción, estudio preliminar y notas de Celina A. 

Lértora Mendoza. Pamplona: Ediciones Universidad de Navarra, S.A. 2001. 610-622. 



El hombre, infinito creado actual llamado a la divinización 

56 
 

pensamiento o vida eterna, sino también Amor en acto, como enseña san Juan: “Dios es amor” (1 

Jn 4,8). Brevemente, El Dios vivo de la fe cristiana no se encierra en la pura contemplación de sí 

mismo, sino que se dona, crea, ama, redime y quiere llevar a toda criatura a la comunión con Él. 

Y, desarrollaremos este aspecto en nuestro tercer capítulo. 

Después de haber presentado la infinitud en el pensamiento de Aristóteles, conviene ahora 

ir a la comprensión de la infinitud en el contexto cristiano. Lo que queremos resaltar en el siguiente 

punto es sobre todo la ruptura que ha habido en cuanto a la concepción de la infinitud. La infinitud, 

desde la época medieval, se convierte en un atributo exclusivo de Dios y compartido por el hombre 

en las reflexiones ulteriores. El estudio analítico de los presocráticos nos ha ayudado a entender 

mejor lo que entendemos por infinitud y sus diferentes implicaciones. Consideramos a dos autores 

cristianos como san Agustín y san Tomás de Aquino que elaboraron una teología sobre la cuestión 

de la infinitud desde la perspectiva filosófica con finalidad puramente teológica. 

2. La infinitud en la Edad Media. Una viva critica de la infinitud potencial aristotélica 

2.1. La infinitud en san Agustín 

Antes de nada, nos viene bien empezar por enfatizar que, en el pensamiento de Agustín, la 

infinitud es considerada como plenitud metafísica e inmutabilidad absoluta, y no como una mera 

extensión. Como puede saltar a la vista, la cuestión de la infinitud constituyó uno de los desafíos 

intelectuales más profundos para los pensadores cristianos de los primeros siglos. Por cierto, 

herederos de la tradición filosófica griega aristotélica que asociaba lo infinito con imperfección, 

indeterminación y caos, los Padres de la Iglesia tuvieron que reinterpretar radicalmente este 

concepto con vista a adaptarlo a la revelación bíblica de un Dios trascendente, creador ex nihilo y 

eterno. Por eso, en la presente parte de nuestra investigación y con la ayuda de Cabada Castro, nos 

damos como objetivo el examinar cómo Agustín de Hipona ha articulado una síntesis original entre 

el neoplatonismo y el cristianismo, transformando la noción de infinitud de un principio negativo 

a un atributo divino esencial.  En el Libro VII de sus Confesiones102, nos relata el momento en que, 

influido por la filosofía platónica, descubre la presencia de Dios como un Ser infinito y 

trascendente. Así afirma su postura: 

                                                           
102 María Soledad Ale. “La concepción agustiniana de mundo en Confesiones VII”. Humanitas. n°37 (Año XXIX): 

161-176. 



Capítulo 2. Profundización histórica del concepto infinitud 

57 
 

“Pero entonces, leídos aquellos libros de los platónicos, después de que, amonestado por ellos a 

buscar la verdad incorpórea, percibí tus cosas invisibles por la contemplación de las creadas, y 

rechazado, sentí qué era lo que no se me permitía contemplar por las tinieblas de mi alma, quedé 

cierto de que existías; y de que eras infinito, sin difundirte, sin embargo, por lugares finitos ni 

infinitos; y de que eras verdaderamente, tú que siempre eres el mismo, sin cambiar en otro ni sufrir 

alteración alguna por ninguna parte ni por ningún movimiento; y de que todas las cosas proceden 

de ti por la sola razón firmísima de que eres. Cierto estaba de todas estas verdades, pero también de 

que me hallaba demasiado débil para gozar de ti”103. 

Al considerar esta afirmación de Agustín, nos parece que representa un testimonio íntimo de su 

experiencia intelectual y espiritual. Es que, el filósofo devenido cristiano vislumbra a Dios invisible 

a través de las huellas de la creación, reconoce su infinitud sin extensión, su inmutabilidad y su 

papel como causa primera de todo lo existente, y a la vez constata la debilidad de su propia alma 

para alcanzar la plena contemplación. 

De entrada, como se puede notar, nuestro autor empieza por reconocer el valor de la tradición 

platónica y advierte que el mundo sensible lleva en su seno huellas de lo transcendente. O sea, lo 

que se puede ser considerado como un mero finito no lo es en realidad. Según él, toda realidad es 

‘una infinitud creada’104 porque contiene huellas de lo transcendente. Y por el hecho de llevar 

huellas de la infinitud, el hombre puede llegar a encontrar a Dios a través ‘la infinitud creada’. 

Conviene aclarar aquí, que esta modalidad de conocimiento no pretende de ninguna manera 

convertir a Dios en un objeto más de la investigación, sino usar la experiencia de la naturaleza 

como signo que apunta hacia una realidad distinta. En la teología agustiniana, tal proceso culmina 

en la iluminación. Las criaturas no explican a Dios, sino que lo revelan indirectamente, al destacar 

su propia contingencia y finitud frente a un Ser necesario e infinito105. 

A modo de ejemplo, san Pablo en su carta a los Romanos escribió lo que sigue: “Porque las cosas 

invisibles de él, su eterno poder y divinidad, se hacen claramente visibles desde la creación del 

mundo…” (Rom 1,20). Este pasaje bíblico legitima la percepción intelectual de Dios a través de la 

naturaleza. También, el Sal 19,1 celebra: “los cielos cuentan la gloria de Dios, y el firmamento 

anuncia la obra de sus manos. 

                                                           
103 San Agustín, Confesiones, VII, 20, 26. 
104 No se puede hablar de la infinitud creada propiamente dicho en la reflexión de Agustín. Es nuestra interpretación 

anticipada que nos hace concluir esto. 
105 Pedro Benítez. “El temor horrorizante en san Agustín. Comentario a dos pasajes del libro VII de las Confesiones”. 

Tópicos, n°31 (2006): 9-33. 



El hombre, infinito creado actual llamado a la divinización 

58 
 

Eras infinito, sin difundirte, sin embargo, por lugares finitos ni infinitos. Si nos fijamos 

bien, para Agustín, Dios es Infinito. Sin embargo, con este enunciado, rechaza la noción 

neoplatónica de un Dios que, por ser inmenso, se extiende en un espacio ilimitado. En la 

comprensión de Agustín Dios es un ser infinito no extensional, o sea, Dios no ocupa espacio, ni lo 

llena todo, por la mera razón que el espacio mismo es una criatura. Para ser aún más preciso, en el 

entendimiento de Agustín, la infinitud de Dios reside en la plenitud de su Ser, libre a cualquier 

forma de limitación. Lo que resalta de relevante en esta afirmación de Agustín es que el infinito 

divino es una categoría metafísica, diríamos más teológica, que trasciende las estructuras 

cuantitativas, el más allá de lo numerable, y apunta a una presencia absoluta. 

Otra característica del infinito en Agustín es la inmutabilidad divina. Cuando Agustín 

afirma lo que sigue, tú que siempre eres el mismo, sin cambiar en otro ni sufrir alteración alguna 

por ninguna parte ni por ningún movimiento, quiere significar explícitamente la inmutabilidad de 

Dios que es según nuestra interpretación otra consecuencia de la infinitud ontológica del infinito. 

Justifiquémonos: si Dios fuera cambiable, carecería de perfección plena. Y se sabe que, en la 

filosofía patrística y escolástica, la mutabilidad se atribuye a lo finito, a lo imperfecto, que se 

desplaza entre potencia y acto. Dios, por el contrario, es acto puro, Ser absoluto, que no pasa del 

no-ser al ser, sino que eternamente Es. La Escritura confirma esta inmutabilidad: “Yo soy Yahvé, 

no cambio” (Mal 3,6) y “Jesucristo es el mismo ayer, y hoy, y por los siglos” (Heb 13,8). Hay que 

subrayar que el Concilio de Constantinopla II (553 d.C.) ha declarado infalible la doctrina de la 

inmutabilidad divina, rechazando toda forma de animismo o transformación divina. 

En lo que atañe a la omnisciencia de Dios, al considerar la obra de Cabada, nos damos 

cuenta de que Agustín aplica una ingeniosa analogía matemática con único objetivo principal de 

defender la omnisciencia de Dios106 frente a la objeción de que una serie infinita, como la de los 

números, excedería incluso la comprensión divina. Aquí, nos damos como objetivo el examinar 

cómo Agustín combina recursos lógicos, referencias bíblicas y presupuestos de la tradición eclesial 

para mostrar que todo lo “infinito” es, en cierto modo, finito para la inteligencia divina, y las 

consecuencias teológicas y existenciales de tal afirmación.  

                                                           
106 San Agustín. Obras completas XVI. La Ciudad de Dios. Madrid: Biblioteca Autores Cristianos, 2019, XII, 18. 



Capítulo 2. Profundización histórica del concepto infinitud 

59 
 

Agustín empieza por unas preguntas retóricas107 o, mejor dicho, provocadoras de que Dios 

podría comprender solo un subconjunto (o parte) de los números e “ignorando el resto”108. La 

finalidad de estas preguntas retóricas es que resultaría absolutamente una locura el hecho de querer 

imponer a la inteligencia divina límites que ni siquiera nuestra propia razón admitiría. Por ejemplo, 

la serie de los números, infinita para la mente humana, pues siempre cabe un número más allá del 

último pensado, se convierte aquí en el paradigma de lo realmente “infinito”. Por tanto, si Dios 

puede abarcarla totalmente, demuestra que su inteligencia no obedece las restricciones de nuestro 

pensamiento sucesivo. 

Partiendo de nuestra comprensión, creemos que Agustín ha recurrido al Sal 147,5109 con vista de 

sostener su argumento. Es que, al tomar este texto, subraya la doctrina bíblica de una mente divina 

que no se mide en términos de cantidad o extensión. A modo de ejemplo, cuando afirma que “la 

infinitud del número, aunque en realidad no exista ningún número que exprese una cantidad 

infinita, no escapa a Aquel cuya sabiduría sobrepasa todo número”110, nos parece obvio que está 

distinguiendo entre la infinita sucesión de los números (que escapa a nuestra memoria finita por 

nuestra condición finita) y la infinitud de Dios, que no hay serie que lo agote111. 

Brevemente, la reflexión de San Agustín parte de una analogía aritmética para afirmar con claridad 

que la omnisciencia divina no experimenta ninguna barrera frente a la infinitud112. Imaginemos la 

serie de todos los números; para la mente humana, limitada y sucesiva, jamás podríamos 

aprehenderlos en su totalidad; siempre habría un término más allá del último recordado. Frente a 

este horizonte inabarcable, Agustín nos hace ver que la mente de Dios, por su naturaleza no 

numerable, no se ve nunca rebasada ni por la extensión ni por la variedad de la serie, pues la 

“infinitud del número” no le resulta incomprensible113. Dios no “abarca cierta cantidad” y deja 

fuera otros números: Él conoce cada término y cada potencialidad de un solo acto, sin necesidad 

de recorrerlos uno a uno. Por tanto, para Agustín, es tan absurdo suponer que Dios ignora un tramo 

de la serie numérica como pensar que deja de conocer un hecho futuro por no haberse repetido en 

                                                           
107 San Agustín, La Ciudad de Dios, XII, 18. 
108 San Agustín, La Ciudad de Dios, XII, 18. 
109 “Grande es nuestro Señor, inmenso su poder, su sabiduría no tiene medida” (Sal 147,5). 
110 San Agustín, La Ciudad de Dios, XII, 18. 
111 Florencio Hubeñak. “Una relectura de la ciudad de Dios de san Agustín desde la historia”. Forum, n° 8 (2019): 

73-92. 
112 Heinz Heimsoeth. Los seis grandes temas de la metafísica occidental. Madrid: Revista de Occidente, 1959, 100. 
113 Heimsoeth, 100. 



El hombre, infinito creado actual llamado a la divinización 

60 
 

el pasado. La mente divina no conoce las cosas ‘cuando ya han ocurrido’, sino en su eternidad 

atemporal, en la cual pasado, presente y futuro concurren simultáneamente ante su mirada. 

A continuación de nuestra investigación de la cuestión de la infinitud en Agustín, 

descubrimos la relación que él establece entre Dios, el tiempo y el espacio. De hecho, con Cabada, 

nos damos cuenta de que en el Libro XI de sus Confesiones114, san Agustín emprende una reflexión 

audaz sobre la relación entre Dios, el tiempo y el espacio. Antes de nada, el antes como el fuera de 

la creación son categorías vacías en el entendimiento de Agustín a la hora de hablar de la eternidad 

de Dios. Pues en Dios, no hay ni antes, ni fuera. Es que, Agustín rechaza sistemáticamente la 

concepción del tiempo anterior a la creación: el tiempo forma parte de la creación. 

Si imaginamos “infinitos espacios de tiempos antes del mundo”115 durante los cuales Dios, 

según algunos, estaría inactivo, surge en nuestra mente la pregunta: ¿qué sucedía en ese ante-

tiempo? Para Agustín, tal hipótesis presupone que el tiempo existe independientemente de la 

creación, como un contenedor sin creador. 

Estando de acuerdo con Agustín, y contra el epicureísmo que admite la multiplicidad de mundos 

tangiblemente semejantes al nuestro, consideramos que admitir lugares infinitos fuera del mundo 

sugiere inexorablemente la posibilidad de innumerables universos. Lo que generaría desde el 

ámbito teológico una profunda conclusión contraria al monoteísmo cristiano, que ve un solo acto 

creador de un cosmos único y ordenado. Lo que importa más retener aquí, es que tiempo y espacio 

no son ‘contenedores’ preexistentes, sino realidades contingentes que dependen enteramente de 

Dios. Hay un solo mundo creado por Dios.  

Partiendo de la postura de Agustín, si los defensores de la pluralidad de mundos reconocen que el 

mundo creado es limitado y está determinado por un lugar, y que fuera de él no hay espacios físicos 

donde Dios pudiera actuar116, ¿por qué no aceptar también que antes del tiempo creado no hay un 

tiempo vacío durante el cual Dios estaba ocioso? En efecto, Agustín él mismo advierte que ambas 

preguntas se basan en un mismo error que consiste en proyectar categorías creadas (lugar y tiempo) 

fuera de la creación misma. Esta idea se fortalece cuando afirma lo que sigue: “Si dicen que son 

vanas las imaginaciones de los hombres al forjar en su mente lugares infinitos, puesto que no hay 

                                                           
114 San Agustín, Confesiones, 281-311. 
115 San Agustín, La Ciudad de Dios, XI,5. 
116 Cabada, Recuperar la infinitud, 178. 



Capítulo 2. Profundización histórica del concepto infinitud 

61 
 

lugar alguno fuera del mundo, habrá que responderles que de la misma manera imaginan los 

hombres los tiempos de inoperancia divina pasados, ya que no hay tiempo alguno anterior al 

mundo”117. 

La argumentación agustiniana tiene, además, un trasfondo teológico profundo. Dios no está 

sujeto a las categorías creadas. No es un agente que entra y sale del tiempo, ni un cuerpo que se 

desplaza por el espacio. Él es eterno, es decir, está fuera del tiempo, y omnipresente sin ocupar 

lugar. En su ser inmutable, Dios conoce y sostiene todo cuanto ha creado. Por tanto, no hay espacios 

vacíos donde no actúe, ni tiempos muertos en los que esté inactivo. Es decir, todo está en Él, pero 

Él no está contenido en nada. Y esta enseñanza agustiniana ha sido asumida por la tradición 

eclesial. Santo Tomás de Aquino enseña que la eternidad no es una duración infinita, sino la 

posesión total y simultánea del ser, sin antes ni después118. Y el CIC lo expresa así: “al comienzo 

del tiempo, creó a la vez de la nada una y otra criatura, la espiritual y la corporal, es decir, la 

angélica y la mundana; luego, la criatura humana, que participa de las dos realidades, pues está 

compuesta de espíritu y de cuerpo”119. Brevemente, podríamos decir que el error que Agustín 

combate no es solo lógico, sino también espiritual. Por ejemplo, imaginar que hay realidades fuera 

de la acción creadora de Dios, significaría una reducción de su omnipotencia y eternidad a nuestra 

experiencia limitada del devenir. 

Después de haber presentado la cuestión de la infinitud en el pensamiento de Agustín, 

conviene ahora hacerlo en el de Tomás de Aquino. 

2.2. La infinitud en Tomás de Aquino 

De entrada, viene bien subrayar que Tomás de Aquino, aunque enraizado en la herencia 

aristotélica pero fortalecido por la revelación cristiana y la metafísica de la participación, nos 

propone una transformación teológica del concepto de Infinitud. Por ejemplo, veremos en este 

punto de nuestra investigación que Tomás lleva a cabo una reelaboración decisiva de la distinción 

entre materia y forma con la única intención de fundar una nueva concepción de lo infinito que ya 

no sería considerado como sinónimo de imperfección (como es el caso en la reflexión de 

                                                           
117 San Agustín, Confesiones, XI,5, 178. 
118 Santo Tomás de Aquino, Suma de Teología I, q. 10. 
119 CIC, n°327. 



El hombre, infinito creado actual llamado a la divinización 

62 
 

Aristóteles), sino como atributo propio del ser divino, es decir Dios. Aquí tenemos la consideración 

en cuanto a la infinitud tomasina, citado por Cabada: 

“La materia recibe su perfección de la forma que la limita, y por eso la infinitud que se le atribuye 

tiene carácter de imperfecta, pues viene a ser como una materia sin forma. En cambio, la forma no 

sólo recibe perfección alguna de la materia, sino que ésta más bien restringe su amplitud; por lo 

cual la infinitud de una forma no determinada por la materia tiene el carácter de algo perfecto. Ahora 

bien, lo más formal de todo [maxime formale omnium] es el ser en sí mismo [ipsum esse]. Por 

consiguiente, puesto que el ser divino no está concretado [receptum] en nada, sino que es él mismo 

su propio ser subsistente, está claro que el mismo Dios es infinito y perfecto”120. 

Tomás de Aquino, consciente del trasfondo aristotélico en cuanto a la cuestión sobre la 

infinitud, retoma críticamente las categorías aristotélicas para transformarlas desde la teología 

cristiana y la metafísica del esse121. Al considerar la postura de Tomás de Aquino, podemos decir 

que no hay gran diferencia entre el pensamiento de Aristóteles y el de Tomás de Aquino. De hecho, 

Tomás reconoce el juicio aristotélico según el cual la infinitud material es imperfecta. Sin embargo, 

su aporte decisivo consiste en distinguir entre dos tipos de infinitud que son la infinitud potencial 

de la materia, y la infinitud actual y formal que corresponde exclusivamente al ser divino. Esta 

distinción responde a la diferencia entre una infinitud indeterminada (imperfecta) y una infinitud 

en acto (perfecta). 

Nos queda claro que su reflexión pone en el centro de la metafísica cristiana la noción 

fundamental que afirma con certeza que Dios es su propio ser subsistente o ipsum esse subsistens. 

Es decir, en Dios (al contrario de las criaturas) la existencia no es algo recibido, sino que Él es el 

ser mismo. Y dado que su ser no está limitado por una esencia receptora, no hay en Él restricción 

alguna. Pues, su ser es ilimitado, infinito, y por ello, perfecto. Una tal postura constituye, entonces 

una crítica implícita pero profunda a Aristóteles. 

Nos parece, desde nuestro análisis que Tomás ha sido influido por el Ex 3,14, “Yo soy el que soy”. 

En efecto, es un pasaje bíblico que interpreta el ser como acto puro de existir, y por tanto como 

plenitud. Así, lo que en Aristóteles es imperfección, es decir, la infinitud, en Tomás es el signo más 

alto de perfección en Dios. Como dirá en la Suma Teológica, ser infinito corresponde propiamente 

a Dios, porque Él no es ser recibido en algo, sino que es su propio ser122. 

                                                           
120 Santo Tomás de Aquino, Suma de Teología, I, q.7. a.1. 
121 Cabada, Recuperar la infinitud, 203. 
122 Santo Tomás de Aquino, Suma de Teología, I, q.7. 



Capítulo 2. Profundización histórica del concepto infinitud 

63 
 

Ahora bien, conviene indicar que el recorrido que hemos hecho hasta aquí sobre la Infinitud 

en Tomás no es solo metafísico, pues lleva consecuencias teológicas fundamentales. La primera 

consecuencia que destacamos tiene que ver con la omnisciencia y omnipresencia de Dios. Por 

cierto, Dios es infinito no sólo en ser, sino también en potencia, conocimiento y presencia. Como 

dice el Sal 147,5: “Grande es nuestro Señor, y grande su poder; su entendimiento es infinito”. Esta 

infinitud garantiza que nada escapa a Dios, ni en el orden de lo real ni en el de lo posible. Pues la 

naturaleza de Dios es el ‘ser absolutamente infinito’”123. La segunda consecuencia concierne a la 

simplicidad divina. En la medida en que Dios no tiene partes ni composición alguna, su infinitud 

es expresión de su simplicidad. Por cierto, diríamos con Herrera que la simplicidad es el atributo 

que, en el orden de la disciplina, desvela el núcleo más precioso que la contemplación de Dios, en 

la unidad de su esencia, puede alcanzar. O sea, la verdad de que Dios es el mismo ser subsistente 

y, por ello, el ente máximamente perfecto124. La penúltima consecuencia se encuentra en la relación 

con la creación. Puesto que Dios es infinito en acto, no necesita crear para completarse. Por cierto, 

Dios “no obra movido por necesidad alguna en la producción de las criaturas. […] Dios no lleva 

las criaturas a la existencia por una necesidad de su naturaleza sino por su voluntad. […] Ni quiere 

por necesidad que las criaturas existan. […] Su querer es su obrar”125. Lo que significa que la 

creación no es necesaria sino libre, y todo lo que existe participa del ser divino de manera finita. Y 

la última consecuencia toca a la vida espiritual. La infinitud divina tiene consecuencias místicas. 

Como dijo San Juan de la Cruz, solo el infinito puede colmar el deseo del corazón humano. Y en 

eso, la teología agustiniana y tomista coinciden en que Dios nos creó para él, y nuestro corazón 

está inquieto hasta que descanse en él126. Brevemente, “hay un solo Dios verdadero y vivo, creador 

y señor del cielo y de la tierra, omnipotente, eterno, inmenso, incomprensible, infinito en su 

entendimiento y voluntad y en toda perfección”127; o sea la infinitud pertenece solo a Dios, cuyo 

ser no es recibido, sino subsistente. Y, desde el ámbito teológico, la materia no puede ser 

considerada como perfecta como lo estima Aristóteles. Pues, “Todo cuerpo tiene una superficie. 

                                                           
123 Heimsoeth, 114. 
124 Juan José Herrera. “Breve introducción al estudio de S. Tomás, Summa theologiae, I, q. 3: De simplicitate Dei”. 

Studium. Filosofía y Teología, n°27 (2011): 85-116. 
125 Santo Tomás de Aquino. Sobre la eternidad del mundo. Suma contra los gentiles. Suma teológica (selección). 

Traducción del latín, introducción y notas por Angel J. Cappeletti. Buenos Aires: Aguilar, 1981, 60-61. 
126 San Agustín, Confesiones, I,1. 
127 DH 3001. 



El hombre, infinito creado actual llamado a la divinización 

64 
 

[…] Todo cuerpo que tiene superficie es finito: porque la superficie es el límite del cuerpo finito. 

Luego todo cuerpo es finito. […]. En consecuencia, no existe nada infinito según la magnitud”128. 

Conviene decir algo respeto a la crítica tomista a la concepción aristotélica del origen del 

mundo129. Partiendo de una clave filosófica y teológica medieval, Tomás aborda la cuestión de la 

posibilidad o imposibilidad de demostrar racionalmente el comienzo del mundo. En su 

comprensión, nos ponemos de acuerdo con él, así como no se pueden deducir las condiciones de 

un ser humano en gestación a partir de las que tiene una vez nacido y plenamente desarrollado, 

tampoco es legítimo deducir la necesidad o imposibilidad del inicio del mundo basándose en el 

estado actual y perfecto del cosmos. De hecho, a nuestro modo de ver, el núcleo de su argumento 

es que la realidad presenta una naturaleza distinta según se considere en su “ser perfecto”130 o en 

su “primer surgimiento”131 procedente de su causa. Sin embargo, el error, por tanto, de algunos 

filósofos mal advertido consiste en aplicar las leyes y condiciones del mundo ya constituido al 

momento mismo de su creación, como si la dinámica interna del universo actual pudiera 

retrotraerse sin matices hasta su origen absoluto132. 

Este planteamiento responde, a la perfección, en parte a la postura de Aristóteles, quien sostenía la 

eternidad del mundo. La Sagrada Escritura confirma esta visión tomista en textos como Gn 1,1: 

“En el principio creó Dios los cielos y la tierra”, que afirma la existencia de un inicio absoluto del 

universo por acto creador. El Sal 33,9 subraya el carácter instantáneo y no procesual de ese 

comienzo: “Porque él dijo, y fue hecho; él mandó, y existió”. Por tanto, podemos concluir sin 

miedo, que no hay, un antes temporal que condicione a Dios, ni un movimiento precedente en 

sentido físico, por la mera razón de que la creación es inmediata y total. Y para reforzar nuestra 

postura, tomamos como ejemplo el Magisterio de la Iglesia que ha definido solemnemente esta 

verdad. Por cierto, nos enseña que Dios “desde el principio del tiempo creó de la nada a la vez 

ambas criaturas, la espiritual y la corporal”133, y al turno del Concilio Vaticano I de reafirmar que 

“Dios, por su bondad omnipotente, en el comienzo del tiempo hizo de la nada a una y otra 

criatura”134. Y, el CIC recoge esta misma enseñanza: “No existe nada que no deba su existencia a 

                                                           
128 Santo Tomás de Aquino, Suma de Teología, I, q.7.a.3. 
129 Tomás de Aquino. Sobre la eternidad del mundo. Madrid: Encuentro, 2002, 17. 
130 Cabada, Recuperar la infinitud, 217. 
131 Cabada, Recuperar la infinitud, 217. 
132 Tomás de Aquino, Sobre la eternidad del mundo, 31. 
133 DH 800. 
134 DH 3002. 



Capítulo 2. Profundización histórica del concepto infinitud 

65 
 

Dios Creador”135 y “La creación es el fundamento de todos los designios salvíficos de Dios”136. 

Brevemente, la razón, iluminada por la fe, reconoce que el acto creador es único y no comparable 

con ningún proceso natural. 

La postura tomista del origen del mundo nos conduce también a la cuestión de la eternidad 

del mundo aristotélica. Para el Aquinate, Dios es causa libre y suficiente. 

“Pero si se pregunta por qué quiso esto [Dios], se ha de decir sin duda que por sí mismo. Ya que 

así como por sí mismo hizo las cosas, para que se manifestase en ellas la semejanza de su bondad, 

así quiso también que no existiesen siempre para que se manifestase su propia suficiencia, en cuanto 

que, no existiendo ninguna otra cosa, él mismo tenía en sí mismo toda la suficiencia de felicidad y 

poder en orden a la producción de las cosas”137. 

Tomás nos presenta una cuestión central de la teología de la creación que radica en la razón 

última por la cual Dios ha querido crear y, más aún, por qué ha querido que las criaturas no 

existieran desde siempre. Y, desde nuestra interpretación, ha querido esto por sí mismo, es decir, 

por la libre decisión de su voluntad soberana, orientada a manifestar su bondad y su suficiencia 

absoluta. A nuestro juicio, este argumento pone en relieve dos puntos esenciales. Primero, la 

creación tiene como fin la manifestación de la bondad divina; segundo, el hecho de que las criaturas 

no existan desde siempre manifiesta que Dios no depende de ellas, sino que posee en sí mismo toda 

la plenitud de felicidad y de poder. Y, desde nuestra apreciación, esta postura inicia un diálogo 

crítico con Aristóteles. Para Tomás, y nos viene bien esta postura, el mundo comenzó a existir en 

el tiempo, no por necesidad lógica, sino por libre decisión de Dios. Esto se conecta con lo que 

Tomás afirma en cuanto al hecho de que la eternidad del mundo no es demostrable ni refutable por 

la sola razón, pero que la fe nos enseña su inicio138. 

El libro de los Heb afirma: “Por la fe comprendemos que el universo fue formado por la palabra de 

Dios, de modo que lo visible proviene de lo invisible” (Hb 11,3). Lo mismo lo notamos en los Hch 

17,24-25: “El Dios que hizo el mundo y todo lo que hay en él, Señor del cielo y de la tierra, no 

habita en templos construidos por manos humanas, ni es servido por manos humanas como si 

necesitara de algo; él mismo da a todos, vida, aliento y todas las cosas”. Por tanto, podemos concluir 

                                                           
135 CIC, n° 338 
136 CIC, n°280. 
137 Cabada, Recuperar la infinitud, 218. 
138 Santo Tomás de Aquino, 63-68. 



El hombre, infinito creado actual llamado a la divinización 

66 
 

con Tomás, que Dios no necesita de las criaturas; su creación es acto libre que brota de su bondad 

y no de una necesidad ontológica. 

Es necesario indicar que, Tomás vincula esta libertad con la finalidad de la creación: para que se 

manifestase en ellas la semejanza de su bondad. Esto remite al Gn 1,31, donde, tras la obra 

creadora, “vio Dios todo lo que había hecho, y he aquí que era muy bueno”, no porque las criaturas 

perfeccionen a Dios, sino porque reflejan su perfección infinita. Brevemente, la causa de la creación 

es la pura bondad divina, no la necesidad139. 

Dios quiso que las cosas no existiesen siempre, para manifestar su propia suficiencia. O sea, el no 

haber criaturas desde la eternidad pone de relieve que Dios, incluso sin ellas, es plenamente feliz y 

poderoso: tenía en sí mismo toda la suficiencia de felicidad y poder en orden a la producción de 

las cosas. Y, al insistir en que Dios posee toda la suficiencia de felicidad y poder incluso antes de 

la existencia del mundo, refuerza la noción de la aseidad divina. Dios es “El que es” (Ex 3,14), 

subsistente por sí mismo, plenamente feliz en su vida trinitaria, sin necesidad de lo creado. La 

creación, entonces, es pura comunicación de bondad, como afirma Juan: “Dios es amor” (1 Jn 4,8), 

y el amor auténtico tiende a difundirse, no por carencia, sino por sobreabundancia. El inicio 

temporal del mundo es un signo revelador de Aquel que “llama a la existencia a las cosas que no 

son” (Rom 4,17) y que, sin necesitar de ellas, ha querido libremente que existiesen para participar 

de su bondad”140. 

Ahora, nos toca considerar la cuestión de la infinitud en la época moderna. Nos 

enfocaremos en la concepción de la infinitud en Descartes y Hegel. Esta parte nos sirve para 

entender más o menos el significado de la infinitud en la época contemporánea. 

 

 

 

                                                           
139 DH 3002. 
140 Hermenegildo Delgado Reyes. “El infinito en Santo Tomás de Aquino”. En Seminario “Orotava” Historia de la 

Ciencia. Actas Año II.  De Arquímedes a Leibniz tras los pasos del infinito matemático, teológico, físico y cosmológico, 

dirigido por José Montesinos Sirera y Miguel Hernández González. 61-76. Canarias: Encuentros, 1995, 64. 



Capítulo 2. Profundización histórica del concepto infinitud 

67 
 

3. Propuestas modernas de la cuestión de la Infinitud 

3.1. La infinitud y lo indefinido en Descartes 

Ante de nada conviene indicar que “el concepto de infinito sirve de soporte a la filosofía de 

Descartes, tanto teórica como práctica. Este concepto difiere del que contemporáneamente se usa 

asociado a la teoría del continuo matemático de Dedekind y Cantor”141.  De hecho, en Descartes 

“tendrá gran relevancia […] la idea de un universo en consonancia con la grandeza de la divinidad. 

Aunque la concepción de Dios como ‘infinito’, es algo desde épocas anteriores ya tradicionalmente 

aceptado”142. A partir de nuestra investigación, podríamos decir que no parece haber duda de que 

la infinitud era considerada un atributo exclusivo de Dios en la época de Descartes. 

 Sin embargo, en cuanto a la relación “con la problemática filosófica de la divinidad 

(concebida como ‘infinitud’) y del acceso epistemológica a la misma, la sistemática cartesiana 

girará toda ella en torno a la reflexión de que el pensamiento o la idea de infinito solo es posible 

desde la previa presencia o experiencia del infinito mismo, intelectualmente experimentado en la 

conciencia humana”143. De hecho, Cabada quiere resaltarnos con esta afirmación la relación entre 

la filosofía cartesiana, la noción de infinitud que tiene que ver con la divinidad, y el acceso 

epistemológico. Ya se sabe que, en la voluntad de fundamentar el conocimiento cierto, Descartes 

tuvo que situar la idea de infinito como punto central de su sistema, tanto a nivel metafísico como 

a nivel epistemológico. Su punto de partida se centra en el argumento principal según el cual la 

conciencia humana, finita y limitada, no puede generar por sí misma la idea de lo infinito, pues 

esta trasciende toda experiencia empírica o capacidad representativa finita. Por tanto, la presencia 

de tal idea en la mente debe provenir de una realidad exterior que la cause: la divinidad misma, 

entendida como infinitud sustancial. Desde aquí, se nota la consideración de la presencia divina en 

la realidad creada que es el hombre. Con Descartes podemos hablar de la infinitud creada, haciendo 

referencia al hombre porque lleva en su esencia las semillas de la infinitud. Es decir, es la semilla 

de la infinitud en el hombre que es lo que le posibilita entrar en relación con Dios y poder pensar a 

Dios. En concreto, “el deseo que cada uno tiene de tener todas las perfecciones que puede concebir, 

y por consiguiente todas las que creemos que existen en Dios, proviene de que Dios nos ha donado 

                                                           
141 Julio Armando Morales Guerrero. “El infinito en Descartes y el propósito práctico de su filosofía”. Praxis 

Filosófica, n°42 (enero-junio 2016): 203-217, 205. 
142 Cabada, Recuperar la infinitud, 361. 
143 Cabada, Recuperar la infinitud, 361. 



El hombre, infinito creado actual llamado a la divinización 

68 
 

una voluntad que no tiene límites [bornes]. Y es principalmente por razón de esta voluntad infinita 

que existe en nosotros por lo que se puede decir que nos ha creado a su imagen”144. 

Guerrero estima que el deseo humano de alcanzar todas las perfecciones que se puedan 

concebir, en principio atribuidas a Dios, no es un mero anhelo psicológico. Más bien, es la 

consecuencia metafísica de poseer una voluntad sin “bornes”, es decir, sin límites145. En otras 

palabras, puesto que Dios actúa con absoluta libertad y plenitud, el hombre, al participar de una 

voluntad ilimitada, por haber sido creado por Dios, refleja esta misma libertad creadora. Esta 

interpretación nos permite afirmar que el hombre es imago Dei; no por su intelecto siempre parcial, 

sino por su capacidad de autodeterminación y aspiración hacia lo infinito. La voluntad, al no estar 

constreñida por lo finito, se convierte en un puente ontológico entre lo humano y lo divino. En el 

tercer capítulo de nuestro trabajo profundizaremos esta relación entre lo finito y lo infinito, mejor 

dicho, entre el hombre y Dios. Según la comprensión que tiene José Ramón Arana de Descartes, el 

deseo de perfección remite a una aspiración metafísica que solo puede satisfacerse en la unión con 

Dios, fuente de toda infinitud146. Por tanto, Descartes entrelaza racionalismo y espiritualidad, 

presentando al ser humano como un ser paradójico: finito en su conocimiento, pero infinito en su 

capacidad de querer y, por ello, partícipe de lo divino. 

La infinitud hace referencia a Dios: Dios es infinito. 

“Distingo entre indefinido e infinito, y solamente denomino propiamente infinito a aquello en lo que 

no se encuentran limites bajo ningún aspecto: en este sentido sólo Dios es infinito; aquellas cosas, 

en cambio, en las que sólo desde algún punto de vista no percibo límite, como la extensión del 

espacio imaginario, la multitud de los números, la divisibilidad de las partes de la cuantidad, y cosas 

semejantes, las denomino ciertamente indefinidas, pero no infinitas, ya que no carecen de límite 

bajo cualquier aspecto147. […] No digo que el mundo sea infinito, sino solamente indefinido. En lo 

cual hay una diferencia bastante notable: porque para decir que una cosa es infinita, se ha de tener 

alguna razón que la haga cognoscible como tal, o cual no puede ocurrir sino respecto de Dios sólo; 

pero para decir que es indefinida, basta con que no exista razón por la cual se pueda probar, ni 

siquiera concebir, que existan límites en la materia de la que está compuesto el mundo”148. 

La comprensión cartesiana de la infinitud que encontramos en el pasaje citado se desarrolla en 

torno a la distinción fundamental entre lo infinito, que es un atributo exclusivo de Dios, y lo 

                                                           
144 Descartes. Œuvres. Correspondance. Tome II. Paris: Léopold Cerf, 1898, 628. 
145 Guerrero, “El infinito en Descartes y el propósito práctico de su filosofía”, 208-209. 
146 José Ramón Arana. “La idea de infinito en la filosofía de Descartes”. Ontology Studies, n°10 (2010): 131-142, 

135. 
147 Descartes. Œuvres. Meditationes de prima philosophia. Tome VII. Paris: Léopold Cerf, 1904, 113. 
148 Descartes. Œuvres. Correspondance. Tome V. Paris: Léopold Cerf, 1903, 51-52. 



Capítulo 2. Profundización histórica del concepto infinitud 

69 
 

indefinido, que es el atributo de ciertos aspectos del mundo creado. De hecho, se entiende 

perfectamente bien que, para Descartes, el término infinito se reserva únicamente para Dios, 

entendido como una realidad que no tiene límites bajo ningún aspecto. Por tanto, la infinitud divina 

es absoluta, y abarca todas las perfecciones sin restricción alguna, pues su esencia misma es la 

plenitud ontológica. Esta comprensión de la infinitud se adecúa a la tradición teológica 

judeocristiana, aunque Descartes la racionaliza. Para él, la idea de infinito no surge de la 

experiencia empírica (pues esto es imposible para un ser finito), sino que es innata, implantada en 

la mente humana por Dios como prueba de su existencia. Sin embargo, considera la indefinición 

como límite epistemológico. 

Frente a la cuestión de lo infinito, ha introducido la noción de indefinido para describir las 

realidades que, desde su punto de vista, aunque parecen carecer de límites desde nuestra perspectiva 

finita, en realidad no son infinitas en sentido absoluto. A modo de ejemplo, cuando consideramos 

la extensión del espacio, hay la posibilidad de que la imaginemos sin fin. Pero, en Descartes, el 

universo físico podría tener límites establecidos por Dios, aunque nosotros no los percibamos. Aquí 

nos encontramos en su teoría de la divisibilidad de la materia. Para él, aunque no encontramos un 

punto final al dividir la materia, esto no implica que sea infinitamente divisible en acto. En la serie 

numérica, su progresión no tiene término, pero esto sólo refleja una potencialidad abstracta, no una 

realidad ontológica infinita. Por tanto, podemos concluir que lo indefinido denota una falta de 

límites percibidos, no una ausencia real de límites. Más precisamente, es una categoría 

epistemológica que refleja la limitación humana para abarcar la totalidad de ciertos fenómenos, 

pero no implica una infinitud metafísica, al menos desde la comprensión de Descartes. Tendremos 

la oportunidad de criticar su concepción del indefinido más adelante. 

A modo de conclusión de esta parte, podríamos decir que la concepción cartesiana de la 

infinitud es un pilar de su sistema metafísico149. Busca equilibrar la trascendencia divina con la 

finitud de lo creado. Haciendo la distinción entre infinito divino e indefinido, Descartes protege la 

singularidad de Dios evitando confusiones panteístas y fundamenta su epistemología en la idea 

innata de lo infinito como prueba racional de la existencia divina. Por tanto, esta distinción no solo 

                                                           
149 Guerrero, “El infinito en Descartes y el propósito práctico de su filosofía”, 205. 



El hombre, infinito creado actual llamado a la divinización 

70 
 

refleja su racionalismo, sino también su compromiso con una teología filosófica que sitúa a Dios 

como el único ser cuya esencia implica necesariamente la ausencia total de límites. 

3.2. Lectura cristiana de la infinitud en Hegel 

Con María del Carmen Paredes-Martín, podríamos empezar por decir que “el concepto de 

infinitud es sin duda un punto central de discusión en la filosofía postkantiana y lo es especialmente 

para el desarrollo de la dialéctica de Hegel. El contexto en el que Hegel comienza a introducir el 

término infinitud es el de la religión. Hegel afirma en el Espíritu del cristianismo que ‘amar a Dios 

es sentirse dentro del todo de la vida sin límites, en lo infinito’”150. Es decir, amar a Dios es 

reconocer la unidad entre el ser humano y la totalidad de la vida. Sentirse dentro del todo significa 

trascender lo individual y limitado, participando del infinito. El amor a Dios es unión espiritual con 

lo absoluto, no sometimiento ni separación. 

Por ello, conviene subrayar que la concepción hegeliana de la infinitud, entendida como 

unidad inseparable de lo finito, introduce un matiz profundamente distinto a la noción clásica 

sostenida por la tradición teológica y filosófica cristiana. De hecho, Hegel advierte del riesgo de 

formular, “Dios es infinito, yo soy finito”151, como una afirmación que separa demasiado ambas 

dimensiones y que, por lo mismo, las priva de su mutua relación. Nos propone en cambio afirmar: 

“Dios es también lo finito y yo soy lo infinito”152, subrayando así que lo finito no puede ser para 

Dios un ámbito extraño que lo limite, así como el ser humano no puede vivir desconectado de esa 

dimensión superior que lo constituye.  

Desde el punto de vista teológico, esta postura implica considerar que Dios, en su infinitud, 

no permanece ajeno a lo finito, sino que lo acoge y se expresa en él, hasta el punto de que “sin 

mundo Dios no es Dios”153. Sin embargo, tal expresión, leída sin matices, podría entrar en tensión 

con la enseñanza constante de la Iglesia sobre la absoluta autosuficiencia de Dios, que es en sí 

mismo plenitud de ser y bienaventuranza perfecta desde toda la eternidad, independientemente de 

su creación154. Entonces, una lectura más cuidadosa permite interpretarla como una afirmación del 

                                                           
150 María del Carmen Paredes-Martín. “El concepto de infinitud en el joven Hegel”. Studia Hegeliana, vol. I (2015): 

123-138, 124. 
151 Manuel Cabada Castro. Scripta Minora: Filosofía, Antropología, Cultura II. Escritos filosóficos. Tomo 1. 1969-

1993. Madrid: Ubuntu, Asociación Interdisciplinar de Investigación Científica e Intervención Social, 2017, 22. 
152 Cabada, Scripta Minora: Filosofía, Antropología, Cultura II. Escritos filosóficos. Tomo 1. 1969-1993, 22. 
153 Cabada, Scripta Minora: Filosofía, Antropología, Cultura II. Escritos filosóficos. Tomo 1. 1969-1993, 22. 
154 DH 3001-3002. 



Capítulo 2. Profundización histórica del concepto infinitud 

71 
 

modo en que Dios se da a conocer y se realiza históricamente ante el hombre: no como si necesitara 

ontológicamente al mundo, sino como si su ser infinito incluyera libremente su auto comunicación 

en la historia y en la creación. 

Esta perspectiva recuerda, en clave cristológica, la kénosis de la que habla san Pablo: “Cristo Jesús, 

siendo de condición divina, no retuvo ávidamente el ser igual a Dios; al contrario, se despojó de sí 

mismo, tomando la condición de siervo” (Flp 2,6-7). Expliquémonos más. En la encarnación, Dios 

asume la finitud no como un accidente externo que lo empobrece, sino como una manifestación de 

su plenitud amorosa. Y a nuestro juicio, Hegel parece captar algo de este misterio, aunque lo 

formula en términos filosóficos. Lo infinito es tal precisamente porque puede integrar lo finito sin 

perder su infinitud. Así, lo finito es una dimensión interna a la manifestación de lo absoluto, y no 

un ámbito opuesto que deba anularse o ignorarse. La Sagrada Escritura ya sugiere que la creación 

misma es un testimonio de Dios: “Los cielos cuentan la gloria de Dios, el firmamento proclama la 

obra de sus manos” (Sal 19,1). O sea, el mundo no añade nada al ser divino en sí mismo, pero es 

el espacio en el que el hombre puede conocerlo y alabarlo. 

Es importante subrayar que, el desafío que plantea esta concepción, de la unidad inseparable 

de lo finito y lo infinito, reside en su aparente inversión de la prioridad ontológica. La tradición 

escolástica, siguiendo a Aristóteles y perfeccionada por Santo Tomás, sostiene que lo infinito es lo 

primero, absoluto y causa de lo finito, mientras que lo finito depende enteramente de lo infinito. 

Para Tomás de Aquino, Dios es ipsum esse subsistens, acto puro e infinito, sin mezcla de 

potencialidad, y su relación con lo creado es de total gratuidad y libertad. 

“Si alguno no confiesa que el mundo y todas las cosas que en él se contienen, espirituales y 

materiales, han sido producidas por Dios de la nada según toda su sustancia, o dijere que Dios no 

creó por libre voluntad, sino con la misma necesidad con que se ama necesariamente a sí mismo, o 

negare que el mundo ha sido creado para gloria de Dios, sea anatema”155.  

En Hegel, en cambio, el vínculo es de necesidad dialéctica: lo infinito y lo finito solo se entienden 

plenamente en su mutua implicación. Esto puede interpretarse teológicamente como una metáfora 

del designio eterno de Dios de comunicar su vida al hombre, algo que no es necesario por naturaleza 

pero que Él ha querido irrevocablemente en su libertad amorosa.  

                                                           
155 DH 3025. 



El hombre, infinito creado actual llamado a la divinización 

72 
 

En consecuencia, desde esta óptica, la afirmación hegeliana sin mundo Dios no es Dios podría 

leerse como la constatación de que, tal como se revela en la historia de la salvación, Dios se muestra 

como el que crea, salva y lleva a plenitud a su pueblo. Por ejemplo, el AT lo presenta siempre en 

relación viva con su creación y su pueblo elegido; “Yo soy el Señor, y fuera de mí no hay salvador” 

(Is 43,11). En el NT, la relación alcanza su culmen en Cristo, “imagen del Dios invisible, 

primogénito de toda creación; porque en él fueron creadas todas las cosas, en los cielos y en la 

tierra” (Col 1,15-16). Brevemente, digamos que el mundo no limita a Dios, sino que es el lugar 

donde Él despliega su gloria y su amor. Y en Hegel, a partir de nuestra comprensión, esta unidad 

inseparable implica que el hombre, aunque finito, participa ya de lo infinito porque su ser está 

fundamentado en Dios. Esta intuición tiene ecos en la doctrina de la gracia, según la cual “nos han 

sido concedidas preciosas y grandísimas promesas, para que por ellas lleguéis a ser partícipes de 

la naturaleza divina” (2 Pe 1,4). Lo finito es elevado, transfigurado y hecho partícipe de lo infinito, 

no por naturaleza propia, sino por la acción de Dios. En este sentido, la dialéctica hegeliana puede 

releerse de la siguiente manera. Dios no solo creó el mundo en un principio, sino que lo sostiene y 

lo dirige a su plenitud en cada instante, integrando en su providencia tanto las dimensiones finitas 

como la vocación hacia lo eterno. 

De todas formas, nos viene bien subrayar que el aspecto más fecundo de la concepción hegeliana 

para la teología es su rechazo a concebir lo infinito como pura abstracción desconectada de lo 

finito. Es que, Hegel nos recuerda que una comprensión viva de la infinitud de Dios debe incluir 

su auto comunicación y su obra en la historia. La tradición cristiana afirma algo análogo en el 

misterio de la encarnación, donde el Verbo eterno “se hizo carne y habitó entre nosotros” (Jn 1,14), 

mostrando que lo infinito no se empobrece al asumir lo finito, sino que lo lleva a plenitud. La 

tensión surge cuando la filosofía hegeliana parece hacer depender el ser mismo de Dios de su 

relación con el mundo, lo que requeriría ser corregido desde la afirmación de la absoluta 

autosuficiencia divina enseñada por el Magisterio156. 

A modo de conclusión, guardemos en la mente que la infinitud en Hegel, interpretada 

teológicamente, puede entenderse como una infinitud relacional y dinámica que no destruye la 

distinción entre Creador y criatura, sino que la asume en un marco de mutua referencia. Como deja 

entender Antonio González Fernández, lo finito es siempre obra y expresión de lo infinito, y lo 

                                                           
156 DH 3001. 



Capítulo 2. Profundización histórica del concepto infinitud 

73 
 

infinito se da a conocer en y a través de lo finito157. Si se purifica de sus posibles ambigüedades, 

esta visión puede ser un estímulo para redescubrir la centralidad de la relación viva entre Dios y el 

mundo, recordando que “de él, por él y para él son todas las cosas. A él la gloria por los siglos” 

(Rm 11,36). 

Ahora, tras recorrer la comprensión de la infinitud en Descartes y Hegel, observamos cómo 

la reflexión filosófica y teológica ha ido ampliando el horizonte del pensamiento sobre lo infinito, 

desde su fundamento en Dios hasta su relación con el mundo creado. Esta reflexión nos posibilita 

ahora acercarnos a autores como Jean Terrasson, Giordano Bruno y Georg Cantor, quienes, desde 

contextos diversos, introducen la noción de un infinito creado actual. Con ellos, lo infinito no se 

limita al ámbito divino, sino que se piensa como una realidad presente en la creación misma, 

abriendo nuevas tensiones y posibilidades para el diálogo entre la fe y la razón. Con la ayuda de 

Manuel Cabada Castro, nos adentramos más en la cuestión. 

 

4. El infinito creado actual como reflejo de la inmensidad divina: Perspectivas de 

Bruno, Terrasson y Cantor 

4.1. Hacia el “Infinito creado actual” en Jean Terrasson 

 La reflexión de Jean Terrasson sobre la infinitud creada parte de una audaz relectura de la 

filosofía de Descartes, cuyo reconocimiento de que “no reconoció un vacío por encima de los cielos 

y llevó a la materia más allá de todos los límites”158 apunta, en la compresión de Terrasson, al 

germen de una doctrina inacabada que consiste en la existencia de un infinito creado. Esta 

afirmación despierta un desafío teológico fundamental: ¿puede la creación, por obra de Dios, 

poseer alguna forma de infinitud que, sin igualarse a la infinitud divina, participe auténticamente 

de ella? Para Terrasson, la respuesta es afirmativa, y su propuesta reclama atención por cuanto 

plantea un “infinito creado actual” que reclama tanto la materia como el espíritu humano a nuestro 

entender: ““Para llevar la nueva filosofía hasta el más elevado lugar al que ella pueda acceder, es 

necesario establecer como base de la doctrina una verdad que Descartes percibió, pero que no 

admitió sino rehuyéndola; esta verdad es la de que existe un infinito creado”159. 

                                                           
157 Antonio González Fernández. “La infinitud óptima”. Devenires, n° 48 (julio-diciembre 2023): 71-102, 98-100. 
158 Jean Terrasson. Traité de l’infini créé. Edition critique par Antonella Del Prete. Paris: Honoré Campion, 2007, 131. 
159 Terrasson, 131. 



El hombre, infinito creado actual llamado a la divinización 

74 
 

 Terrasson reconoce en su reflexión el posible límite de Descartes: “Descartes la percibió, 

puesto que no reconoció un vacío por encima de los cielos y llevó a la materia más allá de todos 

los límites; pero no la ha admitido sino rehuyéndola, ya que, en vez de apostar claramente por el 

término infinito, introdujo el de indefinido”160. En efecto, al distinguir entre término indefinido y 

término infinito, Terrasson considera la prudencia cartesiana como insuficiente.  

Cuando partimos de la fe cristiana, sabemos que Dios “abarca el universo y todo lo que contiene” 

(Sab 1,7) y que “Hacia él tiende todo ser” (Heb 1,3). Sin embargo, la teología tradicional ha 

subrayado que, si bien la creación manifiesta la gloria divina, sigue siendo finita por su dependencia 

absoluta de Dios, “creado de la nada”161. ¿Qué quiere decir una tal consideración? O sea, aunque 

el mundo creado refleje la grandeza de Dios, no es divino en sí mismo. Por cierto, es limitado, por 

la mera razón que depende totalmente de Dios para existir. La creación no se hizo a partir de algo 

preexistente, sino que Dios la hizo surgir de la nada. Por eso, aunque es buena y bella, la creación 

no puede igualarse a Dios, pues siempre será finita y dependiente. 

En cambio, Terrasson nos exhorta a dar un paso más de esta consideración tradicional, que no 

menospreciamos. De hecho, al llevar el principio cartesiano hasta sus últimas consecuencias, 

concede a la materia una infinitud que la pone, desde el punto de vista de la manifestación de Dios, 

“a igual distancia del Infinito”162 que cualquier otro ente finito. En su reflexión, un tal 

reconocimiento no se limita al cosmos físico. Es que, en nuestra comprensión, Terrasson siente la 

necesidad de extender la misma lógica al espíritu humano. Lo expresa así: “Si la materia es infinita, 

el espíritu debe serlo también”163. Nos queda claro que la clave teológica aquí es que Dios, siendo 

“un agente igual en sus operaciones”164, no habría podido crear un espíritu que careciera de la 

disposición y el poder infinitos para conocer y amar la gloria divina. Para ser más preciso, en 

nuestra comprensión de la reflexión Terrasson, si la materia parece no tener límites; por la mera 

razón que se puede dividir o extender sin fin; ¿cómo sería posible que el espíritu humano fuera 

algo limitado? O sea, el espíritu también debe tener un carácter “infinito”, no en el mismo sentido 

que Dios, sino en cuanto a su poder de pensar y comprender sin un límite fijo. 

                                                           
160 Terrasson, 131. 
161 DH 3002. 
162 Cabada, Recuperar la infinitud, 460. 
163 Jean Terrasson, 143. 
164 Jean Terrasson, 143. 



Capítulo 2. Profundización histórica del concepto infinitud 

75 
 

Y creemos que por eso la Escritura describe al hombre como llamado a participar de la sabiduría 

divina: “Nos dio conocer, con espíritu de sabiduría y de revelación, para que conozcamos la esencia 

de Dios” (Ef 1,17). El Concilio Vaticano I reafirma que Dios concedió a la razón humana luces y 

fuerzas suficientes para conocer las cosas creadas165. Nos parece que Terrasson recoge esta 

tradición para elevarla hasta la afirmación de una infinitud creada actual, en la cual las facultades 

del alma, conocimiento y voluntad, son ‘infinita disposición’ para adherirse a Dios. 

Aunque Terrasson busca extender la creatura para que refleje más plenamente la infinitud divina, 

la teología clásica advierte que toda participación es medida y que la infinitud plena es atributo 

exclusivo del Creador. Queremos que nos quede claro, para no ir contra la regla de fe. O sea, ningún 

fragmento de la creación, por grande o pequeño que sea, goza de privilegio ontológico frente al 

Infinito. En otra palabra, lo finito, por más vasto o elevado que parezca, sigue siendo radicalmente 

distinto de lo Infinito divino. Pues, nada creado, ni el cosmos ni el ángel más perfecto, tiene una 

superioridad ontológica ante Dios por la mera razón que, como criatura, en cuanto limitada, 

permanece igualmente distante del ser absoluto que solo Dios posee. El Sal 8,4-5 expresa la 

maravilla de que el hombre sea “un poco menor que los ángeles” y “coronado de gloria y honor”. 

Sin embargo, Terrasson, a nuestro juicio, parece relativizar incluso esta corona, insistiendo en que 

la distancia ontológica al Infinito es la misma para el microcosmos que para el macrocosmos. 

Mejor dicho, todos los seres creados están en la misma distancia ontológica respecto a Dios. 

Teológicamente, esto nos recuerda que el ser humano, aunque llamado a la comunión con Dios, 

permanece criatura finita, y solo la gracia de Dios permite su elevación a la dignidad de “hijo 

adoptivo” (Rm 8,15). 

Brevemente, podemos decir que la amplitud de la creación, según Terrasson, es un testimonio de 

la gloria divina: “las pruebas que aduciremos acerca de la infinitud del espíritu llevarán a término 

las pruebas de la infinitud de la materia”166. Una tal reciprocidad sugiere una interdependencia 

simbólica entre el alma y el cosmos. San Pablo enseña que “las cosas invisibles de Dios […] se 

dejan ver […] en las cosas creadas” (Rm 1,20), y Terrasson quiere llevar este principio hasta sus 

últimas consecuencias. 

                                                           
165 DH 3002. 
166 Jean Terrasson, 143. 



El hombre, infinito creado actual llamado a la divinización 

76 
 

De todas formas, a pesar de las posibles objeciones, sea lo que sea, la propuesta de 

Terrasson ilumina un aspecto que nos parece muy valioso que es la invitación a contemplar la 

creación como un espejo siempre insuficiente de la infinitud divina. ¿Qué queremos decir? En 

nuestro entender, contemplar la creación como un espejo de la infinitud divina significa reconocer 

que todo lo creado refleja algo de Dios, su belleza, sabiduría y poder, pero sin jamás agotarlo. La 

naturaleza, el universo, incluso el ser humano, son huellas visibles del Creador invisible. Esta 

contemplación nos invita a admirar el mundo con gratitud, pero también a ir más allá, hacia el 

Misterio que lo sostiene. O sea, en vez de enclavarse, o cerrarse, en la finitud estática, Terrasson 

nos impulsa a unir la grandeza de la materia con la profundidad del espíritu. Desde un enfoque 

teológico, podríamos entender su ‘infinito creado’ no como una igualdad ontológica entre criatura 

y Creador, sino como una llamada a la apertura sin medida de la criatura hacia su Señor, quien es 

“infinito en amor” (1 Jn 4,8). El hombre, en su finitud, está llamado a un camino ascendente sin 

techo, una vocación a la plenitud en Dios. Tendremos la oportunidad de desarrollar este punto en 

el tercer capítulo.  

Finalmente, la reflexión de Terrasson, leída críticamente, nos deja una pregunta teológica. 

¿Cómo mantener la trascendencia absoluta de Dios y al mismo tiempo reconocer la capacidad de 

la creación para reflejar su infinitud de manera auténtica? La Iglesia responde a este dilema 

afirmando que la infinitud divina, aunque inabarcable, se comunica gradualmente en la economía 

de la salvación y en los sacramentos, donde lo finito se hace cauce de lo infinito. Así como el pan 

y el vino se convierten en Cuerpo y Sangre de Cristo167, nos atrevemos decir que lo finito de la 

creación puede ser sacramento de la infinitud divina, sin confundirse con ella. 

En suma, consta que Jean Terrasson desafía la tradición teológica ofreciendo un ‘infinito creado’ 

que aspira a reflejar más plenamente la infinitud divina en materia y en espíritu. Aunque esta 

propuesta exige matizaciones, especialmente respecto a la aseidad divina y la distinción creador-

criatura, su audacia ofrece una provocación fecunda: contemplar la creación no como un recinto 

limitado, sino como un horizonte ilimitado de amistad divina, donde la criatura, en su finitud, se 

abre sin medida al Dios que es plenitud de ser, “antes que naciesen los montes” (Sal 90,2), y cuya 

gloria llena “toda la tierra” (Hab 2,14). Podemos intentar resumir la postura de Terrason así con 

sus propias palabras citados por Cabada: 

                                                           
167 DH 1651. 



Capítulo 2. Profundización histórica del concepto infinitud 

77 
 

“Desde el momento en que Dios crea una cosa, la crea infinita porque la puede crear infinita y 

porque su sabiduría quiere que la cree infinita. Pero como Dios no se agota jamás, desde el momento 

siguiente puede crear otra infinitud, y no deja de crearla. Este segundo momento no lo agota todavía; 

y así hasta el infinito. Cada una de estas infinitudes no es sin embargo sino proporcional, porque se 

la puede comparar con la infinitud que la precede y con la que le sigue, y puede ser un poco más o 

menos grande que ella: y Dios es, por así decirlo, inconmensurablemente poderoso, puesto que toda 

una entera eternidad de creaciones infinitas no agotará su poder”168. 

Nos queda claro, que la postura de Terrason, según la cual Dios, al crear, puede producir una serie 

infinita de creaciones sin jamás agotarse, quiere subrayar el carácter inagotable y trascendente del 

poder divino. Por tanto, conviene indicar que, según él, y estamos de acuerdo con él, aunque cada 

criatura pueda reflejar algo de la infinitud de Dios, ninguna agota su ser ni limita su capacidad de 

crear. Y desde la perspectiva bíblica, esta idea encuentra eco en diversos pasajes. En primer lugar, 

el Sal 33,9 proclama: “Porque Él lo dijo, y existió; Él lo mandó, y todo fue creado”. Este pasaje 

bíblico pone de relieve que la creación surge del poder soberano de la Palabra de Dios, sin esfuerzo 

ni pérdida para Él. Del mismo modo, Is 40,28 dice: “¿Acaso no lo sabes? ¿No lo has oído? El Señor 

es un Dios eterno, creador de los confines de la tierra. No se cansa ni se fatiga, y su inteligencia es 

insondable”.  

En el libro de Gn 1, el relato de la creación muestra cómo Dios crea en una secuencia ordenada, 

sin esfuerzo, y cómo cada obra es declarada ‘buena’, lo que indica que la creación refleja algo de 

su perfección, aunque no la iguala. San Pablo, en Rom 1,20, reafirma esta idea: “Desde la creación 

del mundo, lo invisible de Dios, su eterno poder y su divinidad, se deja ver a la inteligencia a través 

de sus obras”. Es decir, la creación revela a Dios, pero no lo agota. Y finalmente, el Sal 145,3 

declara: “Grande es el Señor, digno de toda alabanza, su grandeza no tiene medida”. Esto implica 

que, aunque Dios se manifieste en lo creado, su ser permanece infinitamente más grande. 

Por tanto, la reflexión de Terrasson es coherente con la visión bíblica y con la del Magisterio: Dios 

puede crear sin cesar, incluso obras grandiosas o ‘infinitas’, pero nunca queda limitado ni agotado 

por ellas. Su poder es verdaderamente infinito y trascendente. El hombre, es un infinito creado 

actual porque lleva la huella de la infinitud divina. 

Tras la reflexión de Jean Terrasson sobre la cuestión de la infinitud, donde cada instante de 

la acción divina engendra una infinitud creada nueva e inagotable en materia y espíritu, conviene 

ahora dar el siguiente paso hacia Giordano Bruno. De hecho, Bruno llevó este concepto aún más 

                                                           
168 Jean Terrasson, 181. 



El hombre, infinito creado actual llamado a la divinización 

78 
 

allá, imaginando un cosmos verdaderamente infinito y plurimundial que no solo refleja la infinita 

capacidad creativa de Dios, sino que constituye la propia estructura de lo creado. En su visión, cada 

mundo participa de la infinitud divina, confirmando y ampliando la idea terrassoniana de un 

‘infinito creado actual’ que desafía tanto la finitud aristotélica como la mirada teológica tradicional. 

 

4.2.  La huella del Infinito en la experiencia humana: lectura teológica de 

Giordano Bruno 

Antes de empezar con Bruno, conviene subrayar dos puntos que nos parecen de una gran 

importancia. Primero, para él, concebir que Dios, siendo infinito en potencia, bondad y ser, limite 

su acción creadora a un solo mundo finito, es incoherente y absurdo tanto a nivel filosófico como 

a nivel teológico. Pues, en su comprensión, la naturaleza divina es activa, fecunda y expansiva. Por 

tanto, si Dios es omnipotente y su bondad es infinita, entonces no puede permanecer “ociosa” ni 

“escasa”169 o limitado en su comunicación. Lo finito es “nada en comparación con el infinito”170, 

de modo que restringir la creación a un único mundo sería defraudar la plenitud de la capacidad 

divina. Por ejemplo, la imagen de un “centro de la divinidad”171 capaz de expandirse en una esfera 

infinita expresa su rechazo a la concepción estática del cosmos, proponiendo en cambio un universo 

plural, ilimitado y en perpetua manifestación de la gloria de Dios. También, asocia la multiplicidad 

de mundos con la perfección de la “imagen divina”172 en la creación. Un espejo “no contraído y 

según su modo de ser infinito”173 reflejaría mejor la grandeza de Dios que una manifestación 

restringida. Por tanto, esta metáfora, a nuestro juicio, expresa su idea de que la creación debe estar 

a la altura de su Creador, o sea, si Dios es infinito, su obra debería ser igualmente infinita, por lo 

menos en extensión y diversidad. Por cierto, Bruno rechazó categóricamente la concepción de un 

universo finito en favor de un universo infinito creado actual, pues aceptar la idea de un universo 

finito destruye sin duda principios de filosofía natural, ética y teología por la mera razón que una 

tal postura implicaría que la potencia divina se vería limitada por una esfera material. Y para él, 

                                                           
169 Giordano Bruno. Del infinito: el universo y los mundos. Traducción, introducción y notas de M. A. Granada. 

Madrid: Alianza, 2001, 114-116. 
170 Bruno, Del infinito, 114-116. 
171 Bruno, Del infinito, 114-116. 
172 Bruno, Del infinito, 114-116. 
173 Bruno, Del infinito, 114-116. 



Capítulo 2. Profundización histórica del concepto infinitud 

79 
 

Dios es idéntico en potencia, operación y efecto. Por tanto, querer limitar el efecto, o sea la 

creación, sería limitar la potencia y la operación, lo cual es contradictorio.  

Brevemente, según nuestro autor, un Dios verdaderamente infinito no puede producir una creación 

finita en el sentido absoluto, sino que, por su propia naturaleza, genera un cosmos ilimitado, 

compuesto de infinitos mundos. Restringirlo sería no solo irracional, sino incompatible con la 

grandeza divina.  

La reflexión de Giordano Bruno sobre la infinitud no se limita a la estructura del cosmos, 

sino que penetra en la experiencia humana cotidiana. Veamos ahora, con Bruno, cómo el infinito 

se manifiesta como huella, simulacro y espejo en cada aspecto de la realidad, desde el pensamiento 

y la imaginación hasta los sentidos y el deseo. Antes de seguir, hay que indicar que este enfoque 

nos ofrece un puente entre la observación empírica y la teología, planteando la pregunta de cómo 

lo creado, siendo ‘finito’, puede reflejar de manera constante la infinitud divina. 

Partimos de la siguiente cita de Bruno. 

“Experimentamos la huella, el simulacro y el espejo de la infinitud en todas y cada una de las cosas 

que vemos; a ella tiende sin limitación y de ella da testimonio la fuerza [vis] de la imaginación y 

del entendimiento que añade números a los números, magnitudes a las magnitudes, especies a las 

especies. Esto no lo rechaza el sentido de la vista, el cual, adondequiera que se dirija, está en 

cualquier lugar el mismo en el centro; e igualmente, al dirigirse en cualquier dirección, lo revela 

con la formación del horizonte; esto lo pone de manifiesto el apetito animal o racional, el cual no 

está jamás satisfecho con lo adquirido mientras reste algo todavía por adquirir: la verdad es que allí 

donde existan cualquier esperanza de cosas mayores, las cosas primeras se vuelven despreciables 

[…] He aquí cómo, a dondequiera que nos dirijamos, la figura del infinito no nos abandona”174. 

Queda claro que, en el pasaje elegido, Giordano Bruno desarrolla una de las líneas más 

sugerentes de su reflexión en cuanto a la cuestión de la infinitud: la constatación de que la infinitud 

deja su huella, simulacro y espejo en todas las cosas que percibimos. De hecho, para él, esta 

presencia no es un mero recurso poético, sino un dato empírico, intelectual y existencial que se 

manifiesta de manera constante y que impregna toda la experiencia humana. Desde la clave 

teológica, esta observación plantea la cuestión de cómo la creación, siendo finita, puede ser 

portadora de signos que remiten al Infinito divino. A nuestro entender, Bruno nos describe la huella 

de la infinitud a través de tres vías. 

                                                           
174 Giordano Bruno. Opera latine conscripta. Stuttgart-Bad Cannstatt: Friedrich Frommann Verlag Gunther Holzboog, 

1962, 250. 



El hombre, infinito creado actual llamado a la divinización 

80 
 

La primera es la imaginación y el entendimiento que son ambas facultades que se muestran 

incapaces de establecer un límite absoluto a su capacidad de concebir más allá de lo dado. Siempre 

es posible añadir números a los números, magnitudes a las magnitudes, especies a las especies. 

Un tal impulso ilimitado nos recuerda lo que Agustín llama el desiderium naturale videndi 

Deum175. Este deseo profundo del alma por contemplar y conocer al Creador, que no se sacia con 

ningún bien limitado: “nos criaste para vos, y nuestro corazón anda siempre desasosegado hasta 

que se quiete y descanse en vos”176. Y en la doctrina cristiana, esta dinámica se interpreta como 

signo de que el hombre está hecho “a imagen y semejanza” de Dios (Gn 1,27), es decir, con una 

apertura intrínseca a la infinitud de su Creador. 

En lo que atañe a la segunda vía que Bruno señala es la experiencia sensorial, en particular la vista. 

Afirma que “adondequiera que se dirija (la vista), está en cualquier lugar el mismo en el centro y 

que siempre revela un horizonte. Una parecida observación contiene, desde nuestro entendimiento, 

un valor simbólico profundo. Expliquémonos. Así como el ojo nunca alcanza un límite absoluto, 

sino que encuentra nuevos horizontes, así también la mente humana, en su búsqueda de sentido, 

nunca agota la verdad divina. La Escritura lo expresa bellamente así: “Tu misericordia, Señor, llega 

hasta los cielos; tu fidelidad alcanza las nubes” (Sal 36,6). El horizonte inacabable de la experiencia 

visual se convierte así en un icono natural de la infinitud divina. 

En cuanto a la última vía es el apetito o deseo, tanto en su dimensión animal como racional. De 

hecho, Bruno observa que no está jamás satisfecho con lo adquirido mientras reste algo todavía 

por adquirir y que, allí donde exista cualquier esperanza de cosas mayores, las cosas primeras se 

vuelven despreciables. Esta descripción coincide con la antropología cristiana que reconoce en el 

corazón humano un anhelo insaciable de plenitud, que no puede colmarse con bienes finitos. El 

Eclesiastés lo expresa de modo preciso: “Puso en el corazón del hombre el afán del tiempo sin 

término, sin que el hombre alcance a comprender la obra de Dios” (Ecl 3,11). Este apetito, lejos de 

ser un defecto, es signo de la vocación trascendente del ser humano, llamado a participar en la vida 

divina. Conviene aún más indicar aquí, que volveremos sobre esta cuestión en el tercer capítulo de 

nuestra investigación. 

                                                           
175 El deseo natural de ver a Dios es una expresión clásica de la teología cristiana, especialmente de la tradición 

escolástica, que designa el anhelo inscrito en la naturaleza humana de conocer y contemplar a Dios como su fin último. 
176 San Agustín, Confesiones, I,1. 



Capítulo 2. Profundización histórica del concepto infinitud 

81 
 

Desde el punto de vista doctrinal, el Concilio Vaticano I nos ofrece un marco claro para 

interpretar teológicamente estas intuiciones de Bruno. Dios es único, vivo, verdadero, creador y 

señor del cielo y de la tierra, omnipotente, eterno, inmenso, incomprensible, infinito en 

entendimiento, voluntad y perfección177. Es decir, las criaturas no poseen la infinitud ontológica de 

Dios, pero pueden participar de ella de manera finita y proporcional, reflejando así sus atributos en 

la medida de su naturaleza. Esto significa, desde nuestra comprensión, que la huella de la que habla 

Bruno es real, pero no es la infinitud misma; sino es un signo, un reflejo, una participación limitada. 

De aquí aparece un punto crítico cuando nos acercamos más a su teoría. En concreto, la formulación 

de Bruno corre el riesgo de interpretarse como una identificación demasiado estrecha entre la huella 

y la realidad infinita, diluyendo la distinción esencial entre Creador y criatura. La fe católica, 

recogida también en el Concilio de Letrán IV, como lo hemos visto, enseña que Dios “es la causa 

única de todas las cosas, visibles e invisibles”178 y que la perfección de las criaturas está en su 

referencia al Creador, no en una autosuficiencia que las convierta en infinitas en sí mismas. La 

“figura del infinito” que nos acompaña, según Bruno, debe ser interpretada no como un atributo 

intrínseco de la creación, sino como su orientación constante hacia Dios. 

Sin embargo, la clave positiva que encontramos en este pasaje de Bruno es doble. Por un lado, nos 

ofrece una fenomenología detallada de cómo el infinito se hace presente a nuestra experiencia, ya 

sea por la expansión ilimitada de los números y magnitudes, por la apertura inagotable de los 

sentidos o por el deseo nunca colmado. Por otro lado, recuerda que esta constante referencia al 

infinito tiene un carácter universal: a dondequiera que nos dirijamos, la figura del infinito no nos 

abandona. En claro, en lenguaje teológico, esto se podría traducir como que la creación entera es 

un signo sacramental de la presencia divina, algo que san Pablo también reconoce; “Él es antes que 

todo, y todo subsiste en él” (Col 1,17). La lectura cristiana de este planteamiento nos invita a 

mantener la tensión entre cercanía y distancia: el infinito se nos insinúa en cada aspecto de la 

realidad, pero nunca queda reducido a ella. El hombre está llamado a leer esas huellas como 

invitaciones a trascender lo inmediato y buscar la comunión con Dios, fuente y plenitud de todo. 

                                                           
177 DH 3001. 
178 DH 800. 



El hombre, infinito creado actual llamado a la divinización 

82 
 

Punto que desarrollaremos en el tercer capítulo de nuestra investigación, cuando hablemos de la 

categoría de la divinización del hombre. 

En definitiva, este pasaje de Bruno, situado en un marco teológico, revela una intuición profunda: 

vivimos inmersos en signos del Infinito. Sin embargo, el peligro está en confundir el signo con la 

realidad; la riqueza consiste en dejar que esas huellas nos conduzcan hacia Aquel que “es el mismo 

ayer, hoy y por los siglos” (Heb 13,8), cuya infinitud es inagotable y cuya imagen se refleja, de 

modo limitado pero real, en todo cuanto existe. 

Después de haber analizado en Bruno la presencia de la ‘huella del infinito’ en toda 

experiencia y realidad creada, resulta oportuno pasar a Georg Cantor, cuya reflexión matemática 

llevó la noción de infinitud a un plano formal y riguroso. Por cierto, en su teoría de los números 

transfinitos, Cantor distingue entre el infinito absoluto, que solo corresponde a Dios, y los infinitos 

creados actuales, presentes en el orden matemático y, potencialmente, en la realidad creada. Este 

marco abre un nuevo diálogo entre fe y razón, pues plantea cómo las estructuras infinitas 

concebidas por la mente humana pueden reflejar, aunque de forma limitada, la infinitud del 

Creador. 

4.3. La infinitud creada en acto: Georg Cantor y la huella de Dios en el 

pensamiento matemático 

Ante de nada, hay que decir que la noción de infinitud desarrollada por Georg Cantor marca 

un punto de inflexión tanto en la historia de las matemáticas como en la reflexión filosófica y 

teológica. De hecho, hay que reconocerlo, sus ideas sobre los números transfinitos no solo 

rompieron con la tradición aristotélica que rechazaba el infinito actual, sino que ofrecieron, desde 

la matemática pura, una oportunidad de repensar la relación entre lo finito, lo infinito y Dios. Lo 

que justifica tal vez la importancia que le dio Cabada en su obra que nos sirve ahora de base para 

nuestra investigación en esta parte. Por cierto, en sus escritos, Cantor insiste en que los números 

transfinitos tienen el mismo grado de precisión, concreción y estabilidad que los números finitos. 

En una carta, afirma que “el concepto de ω […] no contiene nada fluctuante, nada indeterminado, 

nada mudable, nada potencial”179, y que los transfinitos tienen la misma buena ordenación en sí 

que cualquier número finito. Viene bien, sin tardar, decir que esta afirmación es significativa, pues 

                                                           
179 Georg Cantor. Briefe. Edición de Herbert Meschkowski y Winfried Nilson. Berlin-Heidelberg: Springer-Verl, 1991, 

180. 



Capítulo 2. Profundización histórica del concepto infinitud 

83 
 

el infinito, en su tratamiento, no es una mera abstracción vaga o indeterminada, sino una realidad 

estructurada, concebible, y legítima dentro de un sistema lógico. Cabada le cita así: 

“Quiero llamar la atención –le dice– sobre la generalidad [Algemeinheit], precisión y concreción de 

mi definición de número; no hay aquí diferencia alguna entre finito e infinito. Todo número 

transfinito de la segunda clase numérica tiene, según su definición, la misma concreción, la misma 

buena ordenación en sí que cualquier número finito […]. El concepto de ω, por ejemplo, no contiene 

nada fluctuante, nada indeterminado, nada mudable, nada potencial y esto mismo es válido respecto 

de todos los otros números transfinitos. Se contrapone, como todo número finito, por ejemplo, el 7 

o el 3, a los signos indeterminados x, a, b del cálculo algebraico, con los que en su carta compara 

usted los números transfinitos. Se desvía en ello usted, de la misma manera que el señor Wundt, del 

sentido que deben tener en mí los números transfinitos”180. 

Y sigue aún,  

“El concepto de número [Zahlbegriff] entero –nos dice al respecto–, que en el finito sólo tiene el 

trasfondo del número [Anzahl], se disocia en cierto modo, si ascendemos al infinito, en dos 

conceptos, en el de potencia [Mächtigkeit], que es independiente del orden que se da a un conjunto, 

y el de número [Anzahl], que está necesariamente ligado a una ordenación regular del conjunto, en 

virtud de la cual éste se convierte en un conjunto bien ordenado. Si desciendo de nuevo hacia abajo 

del infinito al finito, veo asimismo de manera clara y bella cómo ambos conceptos se unifican de 

nuevo y confluyen en el concepto del número [Zahl] entero finito”181. 

Lo que salta a la vista es que, desde el punto de vista teológico, la innovación de Cantor 

adquiere una grandísima relevancia al distinguir entre dos tipos de infinitud. El infinito absoluto, 

que solo puede aplicarse a Dios, y el infinito creado actual (o lo transfinito), presente en la 

estructura de los conjuntos numéricos. Una tal reflexión impide cualquier confusión panteísta y 

establece un marco metafísico coherente: Dios, como ser infinito y absoluto, es la única fuente y 

plenitud del ser como nos lo indica las Escrituras, “Yo soy el que soy” (Ex 3,14). En cambio, los 

infinitos creados, como los transfinitos de Cantor, no son autoexistentes ni eternos, sino que 

participan en esa infinitud por vía de creación. Conviene recordar que esta distinción se refleja 

también en el Catecismo de la Iglesia Católica, cuando nos enseña que: “Dios es infinito, eterno, 

inmutable, incomprensible, omnipotente y totalmente libre”182, empero todo lo creado, incluso lo 

que pueda parecer ilimitado, está siempre subordinado al acto creador. 

A continuación, una de las contribuciones más teológicamente sugestivas de Cantor, desde 

nuestra interpretación, es la consideración de que el ser humano, imagen de Dios (Gén 1,26-27), 

tiene la capacidad de concebir estructuras transfinitas. Esto se alinea con la tradición agustiniana 

                                                           
180 Cantor, Briefe, 180-181. 
181 Cantor, Briefe, 181. 
182 CIC, n° 202. 



El hombre, infinito creado actual llamado a la divinización 

84 
 

según la cual el alma humana está hecha para Dios, el Infinito, y por tanto posee una apertura 

natural a lo que lo trasciende: “nos criaste para vos, y nuestro corazón anda siempre desasosegado 

hasta que se quiete y descanse en vos”183. La reflexión transfinitista de Cantor puede entonces 

considerarse como una expresión de la inquietud del alma racional por lo infinito, que no se 

satisface con lo finito, sino que lo supera en búsqueda de su fuente. 

Sin embargo, desde la tradición tomista, nos parece importante plantear una crítica. Santo Tomás 

de Aquino, en La Suma de Teología184, niega que pueda existir algo infinito en acto en el orden 

creado, precisamente porque la infinitud es una propiedad exclusiva de Dios como ser subsistente. 

Y justamente, en este sentido, Cantor parece desafiar la metafísica clásica al postular infinitos 

actuales en lo creado. Sin embargo, conviene matizar que los infinitos de Cantor son entidades 

ideales que poseen estructura y orden sin pretender equipararse al ser divino. En esta clave, se 

puede reinterpretar a Santo Tomás como negando la infinitud en acto en el ser físico, pero no 

necesariamente en el orden abstracto, donde las formas ideales pueden reflejar aspectos del Logos 

divino. Además, Cantor mismo comprendía la dimensión espiritual de su obra. En varias ocasiones, 

afirmó que su teoría no solo era compatible con la fe cristiana, sino que estaba inspirada por ella. 

En efecto, si el hombre ha sido dotado por Dios de razón y libertad, también lo ha sido de una 

capacidad creativa intelectual que, sin igualar la creación ex nihilo, sí puede acercarse a la lógica 

interna del cosmos. Por ejemplo, el Sal 147,5 proclama: “Grande es nuestro Señor, grande su 

fuerza, su sabiduría no tiene medida”. La teoría de Cantor puede entonces leerse como un eco de 

esta sabiduría sin medida, acogida en el intelecto humano de manera participada. 

Cantor no se ha detenido en este nivel de su reflexión. También, desarrolla la distinción 

entre Anzahl (número como cantidad) y Mächtigkeit (potencia o cardinalidad185), señalando que, 

al ascender al infinito, el número se disocia en estos dos conceptos, que vuelven a confluir al 

descender de nuevo al finito. Este dinamismo refleja teológicamente la tensión entre lo increado y 

lo creado, o sea lo que en Dios es unidad absoluta e indistinta (potencia y acto en uno), se manifiesta 

en lo creado bajo formas diversas. Por ejemplo, esta estructura nos recuerda la teología de la 

participación, donde el ser creado refleja al Creador según distintos modos y grados: “Por la 

                                                           
183 San Agustín, Confesiones, I, 1. 
184 Santo Tomás de Aquino, Suma de Teología, I, q.7, a.1 
185 La cardinalidad es un concepto central en matemáticas, especialmente en teoría de conjuntos, que se refiere a la 

cantidad de elementos que tiene un conjunto. 



Capítulo 2. Profundización histórica del concepto infinitud 

85 
 

grandeza y hermosura de las criaturas, se puede llegar, por analogía, a contemplar a su Autor” Sab 

13,5. Este pasaje bíblico expresa una intuición natural del ser humano que, al contemplar la 

grandeza, belleza y orden de la creación, es posible remontarse a Dios, su Creador. Por tanto, la 

creación funciona aquí como signo visible que remite a una realidad invisible, una idea que también 

aparece en Rom 1,20. Viene bien subrayar que el término ‘por analogía’ (en algunas traducciones 

dice ‘por su semejanza’) indica que la creación no es Dios, pero refleja algo de su grandeza, como 

un espejo siempre insuficiente, pero real. 

De todo lo dicho hasta aquí, a nuestro entender, la reflexión de Cantor sobre la infinitud creada 

actual ofrece una plataforma fértil para el diálogo entre fe y razón. Sus números transfinitos, lejos 

de contradecir la teología cristiana, pueden integrarse en una visión del mundo donde lo creado 

refleja, aunque de manera limitada, la perfección y la infinitud del Creador. Su obra matemática, 

al evitar el error del panteísmo y afirmar la trascendencia divina, se convierte en un testimonio más 

del principio bíblico según el cual “los cielos proclaman la gloria de Dios, el firmamento pregona 

la obra de sus manos” (Sal 19,2). Así, el infinito no solo desafía la mente, sino que eleva el alma 

hacia la contemplación del Misterio. Es lo que nos deja entender a través de la siguiente cita: 

“El transfinito […] ocupa no sólo la amplia dimensión de lo posible en el conocimiento de Dios, 

sino que presenta también un rico y siempre creciente campo de investigación ideal y, según mi 

convencimiento, alcanza su realidad y existencia, en un cierto grado y en diferentes respectos, 

también en el mundo de lo creado, para expresar la grandeza del creador, según su absolutamente 

libre designio, de manera más intensa que lo que hubiera podido suceder por medio de un mero 

‘mundo finito’”186. 

En concreto, para Cantor, el concepto de lo transfinito, es decir los números infinitos actuales más 

allá de lo finito, no es solo una noción matemática abstracta, sino que cumple también un rol 

fundamental en la teología y la cosmología. De hecho, en su pensamiento, y le seguimos en esta 

dirección, el transfinito abre una dimensión más profunda en el conocimiento de Dios, ya que 

permite al ser humano acercarse, aunque de forma limitada, a la magnitud de su infinitud. Además, 

los infinitos transfinitos no solo existen idealmente en el pensamiento humano, sino que encuentran 

una cierta realidad también en el mundo creado. Lo que implica que la creación misma contiene 

huellas de lo infinito, como lo hemos visto con Terrason, estructuras, relaciones o cantidades que, 

por su naturaleza, superan cualquier límite finito. Una tal presencia de lo transfinito en lo creado 

                                                           
186 Georg Cantor. Gesammelte Abhandlungen mathematischen und philosophischen Inhalts. Edición de Ernst Zermelo. 

Hildesheim: Georg Olms Verlagsbuchhandlung, 1966, 405-406. 



El hombre, infinito creado actual llamado a la divinización 

86 
 

refleja con mayor plenitud la grandeza de Dios. En línea con Sab 13,5, donde se dice que “por la 

grandeza y hermosura de las criaturas se contempla a su Creador”, Cantor sugiere que un universo 

que contenga aspectos infinitos es una manifestación más adecuada de un Dios infinito que un 

universo estrictamente finito. El transfinito, por tanto, es para él signo de la libertad divina y medio 

de glorificación del Creador. 

Terminemos con esta famosa postura de Cantor: 

“Estoy totalmente de acuerdo con usted en la aceptación de un comienzo temporal del mundo. 

Desde siempre he considerado el opuesto dogma de la ciencia actual como algo que lesiona la sana 

razón en grado sumo; y es posible mostrar que con el monstruoso absurdo de un infinito tiempo 

transcurrido, tal como impropiamente se lo denomina, o de la eternidad del mundo o bien de su 

materia, están en conexión innumerables manifestaciones patológicas del tiempo moderno y de su 

ciencia. Entiendo y valoro, por tanto, los muchos intentos que desde siempre se han hecho en la 

filosofía cristiana en orden a probar por vías puramente demostrativas la finitud de la duración 

temporal pasada y, con ello, el comienzo de un mundo distanciado sólo finitamente del presente. 

Sin embargo, las demostraciones hasta ahora realizadas se apoyan, por lo que conozco, en la 

presunta imposibilidad de los números determinados infinitos [bestimmt-unendlichen], es decir, 

sobre un dogma asimismo insostenible, que amenaza la perfección absoluta del ser sumo, contra el 

que Sto. Tomás se enfrentó en su opúsculo De aeternitate mundi. Por eso [...] no puede formularse 

una demostración de este tipo, que se apoya en la supuesta imposibilidad de los números y conjuntos 

determinados infinitos [...]. Ello no excluye en absoluto el que la finitud temporal de la creación 

pueda o incluso deba ser demostrada de otro modo racionalmente, si bien no de manera puramente 

matemática”187. 

De manera sencilla, en esta densa y sugerente declaración, Georg Cantor nos expone su firme 

convicción respecto a la finitud temporal del mundo, alineándose con la tradición de la filosofía 

cristiana que afirma un inicio temporal de la creación. O sea, Cantor rechaza tajantemente la idea 

moderna de la eternidad del mundo o de su materia, calificándola como un monstruoso absurdo 

que lesiona gravemente la razón sana. Hace falta indicar que esta crítica no es meramente 

cosmológica, sino que también toca un nervio teológico profundo: un universo eterno e increado 

sería incompatible con la doctrina de la creación ex nihilo, es decir, la enseñanza cristiana de que 

Dios creó el mundo de la nada (2 Mac 7,28). 

Cabe decir que, Cantor muestra una gran lucidez teológica al advertir que muchas de las tentativas 

racionales y filosóficas para probar esta finitud, como aquellas que se basan en la supuesta 

imposibilidad de números infinitos determinados, se sustentan en un ‘dogma insostenible’. Lo que 

nos parece más bueno es que reconoce que tales argumentos fueron criticados por santo Tomás de 

                                                           
187 Cantor, Briefe, 298. 



Capítulo 2. Profundización histórica del concepto infinitud 

87 
 

Aquino, quien en su tratado De aeternitate mundi defendió que no era posible demostrar de forma 

puramente racional y menos aún, matemáticamente, que el mundo tuviera un inicio temporal, sin 

apelar a la fe revelada.  

En nuestro entendimiento, Cantor coincidiría con este planteamiento. Sin embargo, mantiene que 

la creación finita en el tiempo puede y debe sostenerse desde la razón, aunque por otros caminos 

que no sean el rechazo de los infinitos actuales, cosa que él mismo había desarrollado positivamente 

en sus teorías matemáticas de los números transfinitos. En definitiva, para Cantor, es posible 

mantener una visión del infinito en el plano abstracto sin caer en el error de asumir un mundo 

eterno. Así, logra armonizar el pensamiento matemático con la revelación cristiana, respetando 

tanto la lógica del intelecto como el misterio de la creación divina. 

 

Conclusión. Síntesis teológico-histórica de la infinitud desde Anaximandro a Cantor 

En este segundo capítulo de nuestra investigación, hemos podido adentrarnos más en la 

comprensión de la cuestión de la infinitud a lo largo de los siglos, desde los presocráticos hasta la 

teoría de los números transfinitos de Georg Cantor, con la ayuda de Manuel Cabada Castro. Este 

recorrido nos revela un itinerario más que meramente intelectual, queda profundamente teológico. 

De hecho, el hilo conductor de esta historia se articula en torno a la pregunta por el significado de 

lo infinito en relación con Dios Creador y su obra, y concluye en la certeza de que sólo Él, “antes 

que naciesen los montes y formases la tierra y el mundo, desde la eternidad y hasta la eternidad, tú 

eres Dios” (Sal 90,2); es el verdadero Infinito, mientras toda creatura participa de esa infinitud a 

su modo, sin llegar a poseerla en ‘acto propio’. Viene bien decir aquí, que el tercer capítulo nos 

dirá más sobre el porqué de esta realidad desde el ámbito teológico. 

En este itinerario teológico, la infinitud ha pasado de ser principio cosmológico impersonal 

a atributo divino intransferible, de categoría filosófica potencial a realidad matemática creada, y 

finalmente a signo sacramental de la gloriosa presencia de Dios. La Escritura y el Magisterio 

insisten en que Dios es infinito, pero que la creación permanece finita y dependiente: “Todas las 

aguas van al mar, y no se llena el mar; al lugar al cual fluyen, allí vuelven para correr otra vez” 

(Ecl 1,7). Como el mar acoge los ríos sin agotarse, Dios mantiene el universo sin consumirse. La 

infinitud revelada en Cristo, “Yo soy el Alfa y la Omega, el principio y el fin” (Ap 22,13), 

transciende todo número y toda medida, y llama a la criatura finita a participar de su amor eterno. 



El hombre, infinito creado actual llamado a la divinización 

88 
 

El camino desde Anaximandro hasta Cantor, cuando se lee con ojos de fe, no es una fantasía 

matemática, sino una progresiva profundización en el misterio de Dios y de la creación. El infinito 

creado actual, lejos de rivalizar con el infinito absoluto, es un eco diminuto y siempre creciente de 

la gloria divina, que nos recuerda, según Heb 1,3, que “en él viven, se mueven y son”. La tarea de 

la teología es acoger este eco con humildad, discernirlo en medio de tantas ilusiones, y guiar al 

corazón humano hacia el Infinito que no puede ser limitado, medido ni agotado. 

En el tercer capítulo de nuestra investigación presentaremos la relación que podría existir 

entre el infinito absoluto que es Dios y el infinito creado actual. El infinito creado actual hace 

referencia al hombre. De hecho, este capítulo nos conduce a la categoría teológica de la 

divinización (theosis) que, desde nuestro entendimiento, es el núcleo de la soteriología cristiana. 

Conviene indicar que, a lo largo del tercer capítulo el término de infinito creado actual nos ayuda 

a entender mejor la categoría de la divinización. Entendemos la divinización como una relación 

que conduce el hombre o el infinito creado actual a participar plenamente del ser divino de Dios. 

Hace falta indicar que esta participación no significa una fusión ontológica ni la disolución de la 

identidad de la criatura, sino la comunicación real de la vida divina, que eleva al hombre a una 

comunión transformante con Dios, manteniendo la distinción entre Creador y criatura, tal como lo 

ha afirmado constantemente el Magisterio188.  El hombre, como infinito creado actual, posee en su 

intelecto y voluntad; facultades abiertas al Absoluto; una disposición intrínseca a acoger la plenitud 

de Dios, que en Cristo se nos ha hecho accesible (Jn 1,16). 

En este capítulo, exploraremos cómo la infinitud divina no permanece lejana e inalcanzable, sino 

que se comunica por gracia, configurando al hombre a imagen del Hijo y capacitándolo para la 

visión beatífica, meta última de la existencia cristiana (1 Jn 3,2). Analizaremos cómo esta doctrina, 

que integra la tradición bíblica, patrística y magisterial, se podría entender mejor con la noción 

filosófica de infinito creado actual. 

 

                                                           
188 DH 3001–3002. 



Capítulo 3. La divinización como relación teológica entre el infinito absoluto y el infinito creado 
actual 

89 
 

CAPÍTULO III. LA DIVINIZACIÓN COMO RELACIÓN TEOLÓGICA ENTRE EL 

INFINITO ABSOLUTO Y EL INFINITO CREADO ACTUAL 

Introducción 

En este tercer capítulo de nuestra investigación, queremos presentar la relación que podría 

haber entre el infinito Absoluto y el infinito creado actual que consideramos aquí como el hombre. 

Sin embargo, conviene subrayar, con Castelao que pensar al hombre como una infinitud creada 

actual “por supuesto, no niega las limitaciones espacio-temporales en las que acontece la historia 

de la humanidad y todas y cada una de nuestras vidas, pero que, en lugar de considerar esas 

limitaciones como esenciales, estructurales y ontológicas, las piensa, por el contrario, como 

provisionales, transitorias y nunca definitivas para la condición criatura”189. Hace falta explicarnos 

más para que nos entendamos bien. 

Desde nuestra perspectiva, la afirmación según la cual las limitaciones espacio-temporales 

no deben ser entendidas como esenciales ni definitivas para la condición de la criatura nos da la 

posibilidad de abrir una perspectiva profundamente teológica y existencial. Por cierto, reconocer 

que nuestra vida se desarrolla en el marco de lo temporal y lo finito no significa reducir nuestra 

identidad ni nuestro destino a estas condiciones. Es una pura evidencia que, la historia de la 

humanidad y la de cada persona acontecen inevitablemente en el tiempo y el espacio190. Sin 

embargo, estas coordenadas no constituyen de ninguna manera el núcleo ontológico del ser 

humano, sino que más bien son mediaciones provisorias de su peregrinar hacia la plenitud. Por 

tanto, creemos y afirmamos al inicio de este capítulo que considerarlas como transitorias permite 

iluminar la vida desde la esperanza cristiana. O sea, lo finito no es un encierro absoluto, sino un 

ámbito de tránsito hacia lo eterno. 

Además, sería en esta línea que la tradición cristiana ha insistido en que el hombre está 

marcado por la finitud, pero destinado a una plenitud que lo supera, pues su vocación última es la 

comunión con Dios. “el hombre supera infinitamente al hombre”191. Por ejemplo, en la reflexión 

                                                           
189 Pedro Castelao. “La criatura, la libertad y la infinitud”. En Pensar el hombre. La teología ante los nuevos 

planteamientos antropológicos, dirigido por Jesús García Rojo, 151-170. Salamanca-Madrid: Servicio de 

Publicaciones, Universidad Pontificia de Salamanca, Boadilla del Monte, 2018, 154. 
190 Aurele Kolnai. La divinización y la suma esclavitud del hombre. Madrid: Ateneo, 1952, 24. 
191 Blaise Pascal. Pensamientos. Traducción de Xavier Zubiri. Madrid: Alianza, 1981. 



El hombre, infinito creado actual llamado a la divinización 

90 
 

de Eckhart, el hombre por el desprendimiento y el abandono llega a la comunión con Dios192. Y es 

justamente lo que intentaremos demostrar a través de la categoría de la divinización. El 

reconocimiento de que las limitaciones no son estructurales, sino condiciones pasajeras, abre la 

comprensión de la existencia humana como camino y proceso de transformación. El ser humano, 

creado a imagen de Dios, no está confinado a lo limitado, sino llamado a participar de la infinitud 

divina193. Por eso, las limitaciones se convierten en ocasión de crecimiento, de apertura y de 

confianza, más que en una condena a la caducidad. La pregunta es qué sucede con la plenitud 

escatológica de la criatura, la exigencia de mantener su identidad y su convergencia última con la 

perfección del amor de Dios. 

Una tal manera de concebir las cosas nos posibilita evitar tanto el desprecio de lo temporal 

como su absolutización. Por ejemplo, en el NT, es muy claro que la finitud se asume en la 

encarnación misma de Cristo, que entra en el tiempo y en el espacio, pero no para validarlos como 

definitivos, sino para abrirlos a la eternidad. En consecuencia, la historia personal y colectiva, con 

sus límites, dolores y caducidades, pueda ser vista como escenario en el que Dios despliega su plan 

de salvación. Lo pasajero, por tanto, no agota al ser humano; más bien lo orienta hacia su destino 

eterno. 

En este capítulo, nuestra investigación se articulará en tres partes. En la primera parte que 

representa el primer punto, intentaremos explicitar el concepto de ‘infinito creado actual’ que 

aplicamos al hombre. En la segunda parte, intentaremos presentar algunas consideraciones bíblicas 

que permiten afirmar que el hombre no debe concebirse como un ser finito absoluto, sino como un 

infinito creado actual, abierto a la plenitud de Dios. Para ello, nos viene bien iniciar con un análisis 

detallado de Gn 1,26-27, donde el hombre es creado a imagen y semejanza de Dios, y del Sal 82,6, 

que resuena en la tradición como una clave para comprender la vocación divina del ser humano194. 

En el NT, nos detendremos particularmente en 2 Pe 1,3-4, donde se habla de la participación del 

hombre en la naturaleza divina, constituyendo un fundamento explícito para la doctrina de la 

divinización. Este recorrido bíblico nos permitirá sentar la base para superar una concepción 

meramente finita del hombre, mostrando cómo su ser espiritual está intrínsecamente orientado 

                                                           
192 Alain De Libera. Eckhart, Suso, Tauler y la divinización del hombre. Palma de Mallorca: José J. de Olañeta, 

1999. 86-87.  
193 Pedro Urbano López de Meneses. Theosis. La doctrina de la divinización en las tradiciones cristianas. Pamplona: 

EUNSA, 2001, 114-115. 
194 Urbano, 30.  



Capítulo 3. La divinización como relación teológica entre el infinito absoluto y el infinito creado 
actual 

91 
 

hacia lo infinito.  “Porque desde el inicio, […] el ser humano es interlocutor de Dios, que tiene con 

él una especial afinidad, que puede establecer con su creador una alianza y que, libremente, puede 

o serle fiel o quebrarla”195.  

En la tercera parte del capítulo, abordaremos el desarrollo de la relación entre Dios y el 

infinito creado actual en términos de divinización, retomando especialmente el pensamiento de 

Ireneo de Lyon y Atanasio de Alejandría (con otros Padres), quienes de manera privilegiada 

transmitieron la doctrina de la theosis en la tradición patrística. 

Finalmente, concluiremos el capítulo, subrayando que esta relación de divinización debe 

ser entendida como una respuesta libre del hombre a la llamada de Dios, una vocación originaria 

que no consiste en anular la diferencia entre Creador y criatura, sino en ser transformado para “ser 

santo como Dios es santo” (Lv 19,2; Mt 5,48). En esta línea, partiremos de Gn 3,5, texto clave para 

comprender cómo la tentación humana de apropiarse indebidamente de la divinización distorsiona 

su verdadero sentido, que no es fruto de la autosuficiencia, sino de la gracia196. 

1. El hombre, infinito creado actual 

Al inicio de este capítulo, nos viene bien hacer una aclaración en cuanto al hombre como 

infinito creado actual. Es verdad que hablar del hombre como un ser infinito puede parecer un 

contrasentido. Como hemos visto en los puntos anteriores, es obvio que el ser humano es finito en 

su cuerpo, en su tiempo, en sus fuerzas. Sin embargo, en el fondo de su ser, se descubre una 

aspiración ilimitada, un anhelo que no encuentra reposo en ningún bien temporal197. En efecto, el 

hombre vive entre la experiencia de su límite y la conciencia de un horizonte que lo trasciende. Su 

pensamiento, su amor y su voluntad tienden hacia lo absoluto, hacia una plenitud que nunca se 

agota. Por eso podría afirmarse que el hombre es, a la vez, infinito creado, actual y potencial. Es 

decir, infinito creado porque su ser participa de un origen infinito, actual porque el infinito está ya 

presente en su espíritu, y potencial porque su existencia entera es un dinamismo de apertura hacia 

su origen. Hay que subrayar que estas tres dimensiones no se oponen, sino que se completan y 

                                                           
195 Castelao, “La criatura, la libertad y la infinitud”, 155. 
196 Cardenal Christoph Schönborn. De la muerte a la vida. Peregrinación, Reencarnación, Divinización. Valencia: 

EDICEP, 2000, 48-51. 
197 San Agustín, Confesiones, I,1.  



El hombre, infinito creado actual llamado a la divinización 

92 
 

explican mutuamente. Es decir, solo en su complementariedad se manifiesta la verdad del ser 

humano. Expliquemos más. 

El hombre es un infinito creado actual porque su infinitud no procede de sí mismo, sino del 

Infinito Absoluto que lo crea. Su ser es donado, participado. Es decir, no es el origen de sí sino la 

expresión de un principio superior. En la tradición teológica, el hombre es comprendido como 

imagen y semejanza de Dios (Gn 1,26-27). En otras palabras, diríamos que es un reflejo finito de 

un Infinito Actual198. Y esta relación fundante explicaría el hecho según el cual, aunque limitado, 

esté abierto sin medida a la totalidad del ser. En efecto, su razón busca conocer el todo, su voluntad 

desea el bien supremo, su corazón anhela una felicidad que ninguna realidad finita puede colmar. 

En este sentido la infinitud del hombre sería la huella del Infinito Absoluto en la criatura. O sea, 

no se trataría de un atributo sustancial, sino de una estructura de apertura. Ser un infinito creado 

actual significaría vivir en relación. Es decir, depender de un principio que, al mismo tiempo, 

confiere sentido, orientación y dignidad. Y en nuestra investigación, aplicaríamos este principio a 

Dios. 

A partir de la lectura de Cabada, la infinitud del hombre no se reduciría a una mera 

orientación hacia el infinito. Según él, la capacidad del entendimiento del hombre “implica en sí 

[…] una determinada estructura ‘actual’ y no meramente ‘potencial’”199. Desde esta postura, 

podríamos deducir que se nota una distinción fundamental entre lo que una mente puede llegar a 

ser y lo que ya es en su funcionamiento real. En otras palabras, no se trata simplemente de que el 

ser humano tenga la posibilidad de conocer o comprender infinitamente. Se trata principalmente 

del hecho según el cual su entendimiento posee una forma concreta que le permite pensar 

activamente, organizar conceptos y captar la realidad. Y esta estructura ‘actual’ significaría que la 

mente humana no es un vacío pasivo esperando ser llenado, sino un sistema ya operativo que 

facilita el proceso de conocimiento. O sea, nuestra capacidad intelectual no se limita a un potencial 

abstracto. Pues, existe en la práctica, en acto, y posibilita el aprendizaje, la reflexión y la 

interpretación de experiencias.  

Por tanto, podríamos decir que hay en el hombre una presencia actual del Infinito, una 

participación viva y operante que se manifiesta en su espíritu. Por cierto, como hemos visto, solo 

                                                           
198 Jean Terrasson, 181. 
199 Cabada, Recuperar la infinitud, 551. 



Capítulo 3. La divinización como relación teológica entre el infinito absoluto y el infinito creado 
actual 

93 
 

Dios es Infinito en Acto, plenitud absoluta del ser. Pero el hombre al poseer alma racional, participa 

en acto de esta infinitud. Es decir, en el pensamiento y en el amor, el infinito se hace presente en 

la finitud. El intelecto humano, por su capacidad de conocer lo universal, trasciende los límites de 

la experiencia sensible. La voluntad, al tender hacia el bien en cuanto tal, se abre al horizonte del 

bien absoluto200. En cada acto de verdad o de amor, el hombre actualizaría en sí la huella del Infinito 

actual. Conviene subrayar que no se trata de una equivalencia entre el hombre y Dios, sino de una 

participación. Pues, el hombre no es el Infinito, pero el infinito actúa en él. 

Esta presencia interior del infinito se expresaría en la capacidad del hombre de concebir el 

todo y de amar sin límite. A modo de ejemplo, cuando el pensamiento se eleva a lo universal o 

cuando el amor se entrega sin medida, el infinito ya no es solo una idea, sino una realidad 

experimentada en el interior de la conciencia. Por tanto, la infinitud actual en el hombre se 

manifiesta como una participación de la plenitud divina en el ámbito de lo humano. Por eso el 

hombre no solo busca el infinito; ya lo lleva en sí, de manera parcial es decir no completo pero 

real. En su espíritu, el Infinito creador se hace presente como principio de conocimiento, libertad 

y amor201. Esta interpretación encontraría apoyo en el comentario de Cabada cuando dice: 

“se puede afirmar con verdad que se tiene ya en cierto modo lo que se desea para poder desearlo. 

De ahí la necesidad y la legitimidad del discurso sobre la infinitud […] de una finitud que desea la 

totalidad de la realidad, el infinito total, y que, justamente por tener tal inconcebible deseo, 

‘participa’ ya de esa irrestricta infinitud, pudiendo por ello ser denominada una ‘infinitud’ finita, 

relativa o creada”202. 

En nuestro entender, la expresión inconcebible deseo es fundamental. Podría ser entendida 

en termino de potencia. El hombre en su condición de infinito creado actual, no está cerrado ni 

acabado, sino en perpetuo crecimiento hacia su origen. O sea, en el conocimiento, la moralidad, la 

creatividad, siempre puede ir más allá de lo meramente finito. Ninguna verdad conocida agota su 

deseo de comprender, ningún bien alcanzado satisface por completo su deseo de perfección. La 

infinitud potencial del hombre se expresaría en este dinamismo incesante, en esta apertura a un 

crecimiento que encuentre su satisfacción en el Infinito Absoluto.  

                                                           
200 Cabada, Recuperar la infinitud, 555. 
201 Cabada, Recuperar la infinitud, 557. 
202 Cabada, Recuperar la infinitud, 558. 



El hombre, infinito creado actual llamado a la divinización 

94 
 

Sin embargo, y es importante subrayarlo, este inconcebible deseo no podría existir sin un 

fundamento superior actual. Aquí adquiriría sentido profundo la afirmación de Gutberlet citado por 

Castelao: “todo infinito potencial presupone ya la existencia de un infinito actual como su límite 

suprafinito”203. Esta afirmación, desde nuestro contexto, expresaría una verdad metafísica y 

teológica decisiva. En efecto, el movimiento hacia lo infinito, la tendencia sin término, no podría 

sostenerse si no existe en acto aquello hacia lo que se tiende. En otras palabras, la potencia solo 

tendría sentido en relación con el acto que la perfecciona. El hombre, en su apertura infinita, 

presupone la existencia real del Infinito actual, de Dios, como su principio y su fin. Sin ese límite 

suprafinito, la infinitud potencial del hombre sería absurda. O sea, una apertura vacía, una 

aspiración sin objeto. 

La concepción del hombre como infinito creado actual se vincularía directamente con la 

categoría de divinización. Si el ser humano posee en sí una apertura hacia lo infinito y una tendencia 

natural a trascender sus límites, entonces su destino último en la visión cristiana sería participar de 

la vida divina. La infinitud creada del hombre no busca autosuficiencia, sino unión con la fuente 

de Dios. En este sentido, la divinización no implicaría que el hombre se convirtiese en Dios por 

naturaleza, sino que, mediante la gracia, su espíritu se eleva y participa del ser divino. Así, la 

aspiración infinita del hombre encuentra su plenitud en la comunión con lo eterno, donde su 

infinitud creada actual alcanza su cumplimiento en la plenitud de lo divino. Pues, el hombre no es 

un fragmento del universo cerrado sobre sí mismo, ni un dios que se basta. Su infinitud creada 

actual lo arraiga en el Infinito Absoluto. A continuación, buscaremos poner de relieve que el 

hombre como infinito creado actual tendría por su naturaleza misma a la divinización. Pues, la 

infinitud creada actual del hombre consiste en abrirse al Infinito Absoluto, conocerlo y tender hacia 

Él.  

Empecemos por presentar algunas consideraciones bíblicas que nos permitirían afirmar que 

el hombre no debe concebirse como un ser finito absoluto, sino un infinito creado actual, abierto a 

la plenitud de Dios. 

                                                           
203 Castelao, Morfología del infinito. 



Capítulo 3. La divinización como relación teológica entre el infinito absoluto y el infinito creado 
actual 

95 
 

2. El ser humano como infinito creado actual: bases bíblicas de la divinización del 

hombre 

2.1. Lo infinito creado actual a la luz de las bases bíblicas de la divinización 

en el AT 

2.1.1. Lo infinito creado actual en Gn 1,26-27204 

De entrada, conviene indicar que este pasaje de Gn 1,26-27 constituye, desde nuestra 

interpretación, un punto fundamental de la reflexión teológica sobre la condición del hombre en el 

AT y, diríamos en toda la tradición cristiana. Es el pasaje más citado por el Magisterio de la Iglesia 

para poner en relieve la dimensión sagrada del hombre, y sobre todo a la hora de tratar la dignidad 

del hombre. De hecho, cuando el texto bíblico afirma sin ambigüedad: “Dijo Dios: ‘Hagamos al 

ser humano a nuestra imagen, como semejanza nuestra’” (Gn 1,26), está proclamando una verdad 

radical sobre el ser humano; o sea su dignidad incomparable y su apertura ontológica hacia lo 

divino. Cuando leímos este pasaje (Gn 1, 26-27) en el marco de la revelación y de la tradición 

teológica, podríamos entender que es un pasaje que nos introduciría (en cierto sentido) en la 

comprensión del hombre como “infinito creado actual”, es decir, como criatura finita en cuanto a 

su ser propio, pero abierta en acto a participar de la infinitud de Dios. Es necesario a este nivel de 

nuestro trabajo señalar que la expresión “imagen y semejanza” no puede reducirse a una simple 

metáfora antropológica ni a una comparación externa con el Creador. Esta lectura encontraría 

apoyo en Luis Granados García. De hecho, al comentar a san Máximo “la imagen divina 

corresponde a la esencia divina, que es incorruptible, inmortal e invisible y que el alma recibe 

naturalmente. A diferencia de esta, la semejanza se refiere a las operaciones (energeiai) de Dios, 

marcas permanentes de su gran bondad, que no poseemos naturalmente sino que adquirimos por 

nuestra autodeterminación personal. Por tanto, el hombre, imago Dei, debe caminar hasta la 

semejanza con su Creador, a través de su movimiento libre”205 a ejemplo de Cristo que nos ha 

salvado por medio de su acción en el tiempo. Este enfoque está en continuidad con el comentario 

que ha hecho Larchet sobre la reflexión de Máximo Confesor en cuanto al tema de la divinización. 

                                                           
204 “Y dijo Dios: ‘Hagamos al ser humano a nuestra imagen, como semejanza nuestra, y manden en los peces del mar 

y en las aves de los cielos, en las bestias, en todas las alimañas y en todas las sierpes que serpean por la tierra.’ 

Creó, pues, Dios al ser humano a imagen suya, a imagen de Dios lo creó, varón y hembra los creó”. 
205 Luis Granados García. “Seréis como dioses a imagen de Cristo. La divinización del hombre a través de su acción 

según san Máximo el Confesor”. En Revista agustiniana, Vol. 49, Nº 148, 2008, (105-156), 114. 



El hombre, infinito creado actual llamado a la divinización 

96 
 

Por cierto, según su reflexión sobre Máximo “el hombre deviene verdaderamente dios, 

permaneciendo plenamente hombre. El hombre divinizado es conducido más allá de los límites de 

la naturaleza”206. 

Desde el horizonte veterotestamentario ya se reconoce que la relación es más profunda por la mera 

razón de que el hombre está constituido de tal manera que porta en sí mismo la huella ontológica 

de Dios. Y es justamente esta condición que lo posibilita trascender cualquier definición puramente 

naturalista y lo proyecta hacia una vocación que no se agota en su finitud. A modo de ejemplo, 

Gregorio de Nisa, ha interpretado este versículo como el inicio de un dinamismo espiritual que 

tiene su consumación en la divinización207. Considera esta vocación del hombre como un deseo 

inagotable que pone al hombre en camino de la perfección. La perfección entendida como “un 

progreso constante”208.  

Entonces, al volver al pasaje de Gn considerado, en nuestra interpretación, la “imagen” se recibe 

en la creación, pero la “semejanza” se realiza progresivamente en la comunión con Dios. Una tal 

interpretación nos conduce a decir que, el pasaje no sólo afirma lo que el hombre es, sino también 

lo que está llamado a ser, es decir participante de la vida divina. En consecuencia, partiendo de este 

horizonte se podría entender mejor nuestro concepto de infinito creado actual. Es decir, el hombre 

no posee en sí mismo o por sí mismo la infinitud de Dios, pero está constituido por Dios con un 

dinamismo que lo abre a ella. Sus facultades de conocer y de amar, como lo había afirmado santo 

Tomás de Aquino en la Suma de Teología209, son reflejo de la infinitud de Dios porque nunca se 

agotan. El intelecto siempre puede conocer más, y la voluntad siempre puede amar más. 

A continuación del análisis del pasaje elegido, nos damos cuenta de que, el mismo texto de 

Gn vincula la condición de imagen divina con la misión de dominar la creación. Tengamos cuidado, 

este dominio, lejos de significar explotación o supremacía violenta, expresa la participación del 

hombre en el ‘señorío’ de Dios. De hecho, en este encargo se reconoce que la vida del hombre no 

está cerrada en su propia finitud, sino proyectada hacia una tarea que, diríamos, lo desborda y que 

                                                           
206 Jean-Claude Larchet. La divinisation de l’homme selon saint Maxime le Confesseur. Paris: Cerf, 1996, 582. 
207 Gregorio de Nisa. La gran catequesis. Introducción y notas de Mario Naldini. Traducción del griego de Argimiro 

Velasco, O.P. Madrid: Ciudad Nueva, 1990, V,7. 
208 Cordovilla, Teología de la salvación, 229-234. 
209 Santo Tomás de Aquino, Suma de Teología, I, q.93. 



Capítulo 3. La divinización como relación teológica entre el infinito absoluto y el infinito creado 
actual 

97 
 

consiste principalmente en ordenar, custodiar y dar sentido al mundo creado210. Se encuentra una 

intuición similar en Gaudium et Spes según la cual “el hombre es la única criatura terrestre a la que 

Dios ha amado por sí mismo”211 y, por ello, deduciríamos que su relación con el cosmos no podría 

ser meramente biológica, sino espiritual y ética. Una tal apertura podría confirmar la idea de que 

el hombre es un infinito creado actual. Lleva en su ser capacidades actuales que le permiten de 

trascender lo finito, de orientarse hacia su origen y de participar de la obra creadora. 

También, y lo reconocemos, aunque el AT no formula explícitamente la doctrina de la 

divinización como lo hará el NT, ya encontramos en él anticipaciones que parecen muy claras. Se 

observa en Stavropoulos una idea análoga según la cual “el Antiguo Testamento está lleno de 

enseñanzas en las que los hombres y las mujeres son vistos como hijos e hijas de Dios, con una 

única llamada a la theosis, o sea, a la unión con Dios”212. Por ejemplo, el Sal 8,4-6 proclama: “¿Qué 

es el hombre para que de él te acuerdes, el hijo de Adán para que de él te cuides? Apenas inferior 

a un dios lo hiciste, lo coronaste de gloria y esplendor; le hiciste señor de las obras de tus manos, 

todo fue puesto por ti bajo sus pies”. Al acercarnos bien a este pasaje bíblico del Antiguo 

Testamento, nos damos cuenta de que este himno revela que el hombre, aunque criatura, posee una 

dignidad casi divina que lo eleva por encima de lo meramente natural o finito. Una interpretación 

que nos recuerda la promesa de Dios al profeta Jr 31,33: “Sino que esta será la alianza que yo pacte 

con la casa de Israel, después de aquellos días; oráculo de Yahveh: ‘pondré mi Ley en su interior 

y sobre sus corazones la escribiré; y yo seré su Dios y ellos serán mi pueblo’”. Esta promesa nos 

muestra que la relación entre Dios y el hombre no está destinada a permanecer externa, sino que se 

interioriza, alcanzando una comunión que anticipa la divinización. En este sentido, podríamos decir 

que la infinitud creada no es una categoría abstracta, sino la constatación de que el hombre está 

llamado a llevar en sí mismo el sello del infinito. 

Con prudencia, podríamos afirmar que este análisis parecería estar en consonancia con la 

doctrina del Magisterio, en cierto sentido. En efecto, el Concilio Vaticano II, en GS, afirma que “el 

                                                           
210 Concilio Vaticano II. Constitución pastoral Gaudium et Spes sobre la Iglesia en el mundo actual. 1965. n°12. DOI: 

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-

spes_sp.html 
211 Concilio Vaticano II, Gaudium et Spes, n°24. 
212 Christoforos Stavropoulos. Partakers of Divine Nature. Minneapolis: Light and Life Pub, 1976, 18. 



El hombre, infinito creado actual llamado a la divinización 

98 
 

Hijo de Dios, con su encarnación, se ha unido en cierto modo con todo hombre”213. Por tanto, la 

encarnación revelaría la verdad sobre lo que significa ser imagen de Dios. Este enfoque estaría en 

continuidad con la reflexión de Rahner que considera “la Encarnación como el necesario y 

permanente comienzo de la divinización del mundo en su conjunto”214. 

El hombre está llamado a la unión con el Verbo, en quien la infinitud absoluta se comunicaría a la 

infinitud creada. Aunque no explicita, Rahner parecería intuir una tal concepción. En su reflexión, 

“el Logos, que es infinito, cuando sale de sí mismo y entra en el ámbito de lo finito y quiere en él 

y en su historia manifestar su propia esencia, se hace precisamente material y no se desprende de 

esta materialidad en la plenitud de esta su manifestación finita, sino que la mantiene consigo 

eternamente”215. La gracia divina puede comunicarse plenamente a la criatura, transformándola y 

elevándola, sin que la infinitud de Dios se limite ni que la finitud humana se pierda, reflejando la 

unión del finito con lo infinito. 

A nuestro juicio, esta reflexión iluminaría retrospectivamente Gn 1,26-27, mostrando que desde la 

creación el hombre ha sido constituido con esta capacidad de comunión. El hombre como infinito 

creado no puede hacerse infinito por sí mismo, ni usurpar la condición divina como posesión 

propia. Por ser infinito creado actual participa activamente de la divinidad por medio de la gracia. 

Para ser más preciso, diríamos que la infinitud creada del hombre lo hace capaz de Dios (capax 

Dei), y la gracia lo une verdaderamente con Él. 

A modo de síntesis, diríamos que Gn 1,26-27 podría ser interpretado, desde nuestra 

comprensión, como la primera revelación de que el hombre sería un infinito creado actual. No es 

infinito en el sentido absoluto, pero su ser de imagen de Dios lo pone en un dinamismo de apertura 

ontológica hacia la divinización. En el AT esta verdad se expresa en la dignidad incomparable del 

hombre, en su misión de dominar la creación, en los salmos que lo presentan como casi divino y 

en las promesas proféticas de una relación cada vez más íntima con Dios. En consecuencia, esta 

perspectiva iluminaría a la vez la comprensión del hombre en el AT y fundamentaría la teología 

cristiana de la divinización. El hombre, en su ser histórico, es finito; pero en cuanto imagen y 

semejanza de Dios, es un infinito creado actual que no se agota nunca, porque siempre se abre al 

                                                           
213 Concilio Vaticano II, Gaudium et Spes, n°22. 
214 Karl Rahner. Schriften zur Theologie. Tomo V. Neuere Schriften. Einsiedeln-Zúrich: Benziger Verlag, 1964, 186-

187. 
215 Karl Rahner. Schriften zur Theologie. Tomo VI. Neuere Schriften. Einsiedeln-Zúrich: Benziger Verlag, 1965, 205. 



Capítulo 3. La divinización como relación teológica entre el infinito absoluto y el infinito creado 
actual 

99 
 

Infinito que lo creó y lo llama a participar de su misma vida. Ahora veremos cómo se desarrolla la 

compresión del hombre como infinito creado actual en el Sal 82,6. 

2.1.2. Lo infinito creado actual en Sal 82,6216. 

De entrada, conviene decir sin ambigüedad que el versículo del Sal 82,6 “Yo había dicho: 

‘¡Dioses sois, todos vosotros hijos del Altísimo!’”, constituye, desde nuestro entendimiento uno de 

los pasajes más densos y misteriosos del Antiguo Testamento. De hecho, en este pasaje del AT se 

pone en evidencia la paradoja de la condición humana que, siendo criatura finita y limitada, está 

llamada a participar de una dignidad y de un destino que trasciende lo meramente natural. Cuando 

consideramos los escritos de los Padres, el versículo ha sido objeto de múltiples interpretaciones a 

lo largo de la tradición judía y cristiana, y por tanto acabaría adquiriendo un lugar especial cuando 

se lo considera a la luz de la categoría teológica de la divinización y de la comprensión del hombre 

como infinito creado actual. Urbano nos ilustraría bien esta perspectiva al estimar que este pasaje 

como otros ha sido considerado “por los Padres, y no solo los orientales, como testimonios de la 

vocación original del hombre a compartir la misma vida de Dios. Sólo Dios es santo pero el hombre 

tiene una vocación a vivir con su Creador, a ser también santo”217. 

En efecto, si en Gn 1,26-27 el hombre era presentado como imagen y semejanza de Dios, en el Sal 

82,6 se explicita una dimensión más radical que reside en la filiación divina y la participación en 

lo divino que convierte a los hombres en “dioses”. Hay que subrayar una vez más que no se trata, 

evidentemente, de una igualdad ontológica con el Creador, sino de una participación real en su vida 

y en su ser, inscrita ya en la estructura profunda del hombre como criatura llamada a trascenderse 

en comunión con el Infinito. 

A continuación de nuestro análisis del Sal 82, hemos llegado a entender que su contexto 

inmediato se ubica en el marco de un juicio divino contra los jueces de Israel, denunciados por su 

injusticia. Lo fascinante aquí, es que Dios mismo aparece en medio de la asamblea, reprendiendo 

                                                           
216 “Yo había dicho: ‘¡Dioses sois, todos vosotros hijos del Altísimo!’”. “Aunque el salmista concibe la existencia de 

otros dioses, (que nosotros consideramos como los hombres) está convencido de que el Dios supremo es un Dios de 

justicia que defiende los derechos de los marginados de las sociedades humanas (82,3-4). El salmista da a entender 

que todos los dioses menores, por ejemplo, los que favorecen a los malvados (82,2), están condenados a morir, porque 

no apoyan los objetivos de la justicia (82,5-7)”.  William R. Farmer. Comentario bíblico internacional. Comentario 

católico y ecuménico para el siglo XXI. Estella (Navarra): Editorial Verbo Divino, 1999, 766. 
217 Urbano, 31. 



El hombre, infinito creado actual llamado a la divinización 

100 
 

a los “jueces”; que en el pasaje son llamados “dioses” en cuanto representantes del poder divino; 

por no gobernar con rectitud. Sin embargo, el versículo 6, desde nuestra interpretación introduce 

un matiz teológico de mayor profundidad. Expliquémonos más.  El hecho de llamar a los jueces 

“dioses” no consiste sólo de un título honorífico ligado a la función judicial, sino más bien de una 

afirmación ontológica sobre la condición humana: “¡Dioses sois, todos vosotros hijos del 

Altísimo!”. Una tal declaración se convierte en una clave para comprender que el hombre, aunque 

mortal y sometido a la corrupción, lleva inscrita en sí mismo la huella de la divinidad218. En la 

exégesis patrística, este pasaje fue leído no tanto en su contexto político o social, sino en relación 

con la vocación última del hombre que es la divinización219. San Ireneo de Lyon, en Adversus 

Haereses, al hablar del destino del hombre, insiste en que Dios se hizo hombre para que el hombre 

se hiciera Dios, y este versículo le sirve de apoyo para subrayar que la filiación divina no es una 

mera metáfora, sino una realidad destinada a cumplirse plenamente en la economía de la 

salvación220. Volveremos más adelante sobre Ireneo de Lyon.  

Con cautela, al considerar todo lo que hemos dicho, podemos decir que el Sal 82,6 podría 

entenderse como una posible revelación anticipada del hombre, en su condición de criatura, como 

un infinito creado actual. Es decir, no posee en sí mismo el ser infinito de Dios, pero ha sido 

constituido con una capacidad ontológica real de apertura al Infinito. Esta idea coincide con la de 

Gregorio de Nisa en estos términos. “Por tanto, al ser también la eternidad uno de los bienes de la 

naturaleza divina, era absolutamente necesario que la preparación de nuestra naturaleza no 

careciera tampoco de este bien, sino que en sí misma tuviera la inmortalidad, de modo que, gracias 

a esta facultad innata, pudiera conocer lo que está por encima de ella y desear la eternidad 

divina”221. 

A continuación, el pasaje habla de ser “hijos del Altísimo”, lo cual introduce la categoría de 

filiación. En concreto, ser hijo implica compartir, aunque de manera derivada, la naturaleza del 

Padre. Aquí radica la base bíblica de la divinización en el AT. El hombre no se agota en su finitud 

biológica, sino que está destinado a una comunión con el Absoluto que lo transforma y lo eleva. 

La infinitud creada actual no significa que el hombre sea infinito en el mismo sentido que Dios, 

                                                           
218 Gregorio de Nisa, V,7. 
219 Cordovilla, Teología de la salvación, 210. 
220 Cordovilla, Teología de la salvación, 220. 
221 Gregorio de Nisa, V,6. 



Capítulo 3. La divinización como relación teológica entre el infinito absoluto y el infinito creado 
actual 

101 
 

sino que su ser está estructurado de tal manera que, en acto, participa ya de esa infinitud en cuanto 

hijo del Altísimo. Lo que significa que, su vida, su inteligencia, su deseo, se caracterizan por una 

apertura ilimitada que refleja la infinitud divina. Y un tal dinamismo se percibe claramente en la 

experiencia antropológica. El hombre nunca se satisface plenamente con lo finito. Su deseo busca 

siempre más, su entendimiento nunca se detiene en un objeto particular, su voluntad aspira al bien 

absoluto. Lo que nos deja entender Karl Rahner en la siguiente cita suya. 

“Al experimentar su finitud de manera radical, él sobrepasa esa finitud, se experimenta como ser de 

trascendencia, como espíritu. El horizonte infinito del preguntar humano se experimenta como un 

horizonte que siempre se aleja más, al compás de las respuestas que el hombre llega a darse. El 

hombre puede intentar dejar de lado la infinitud inquietante a la que se encuentra expuesto en su 

cuestionamiento, puede, por angustia ante lo que inquieta, refugiarse en lo familiar y lo cotidiano, 

pero la infinitud a la que se siente expuesto invade también su actuar cotidiano […]. Toda respuesta 

no es siempre sino el surgimiento de una nueva pregunta. El hombre se experimenta como 

posibilidad infinita, porque, de manera necesaria, en la praxis y en la teoría, siempre avanza hacia 

un horizonte más amplio que se abre ante él sin límite a la vista”222.  

Esta ‘inquietud’ fundamental, descrita también por San Agustín en las Confesiones223; sería, 

desde nuestra interpretación, la expresión existencial de la infinitud creada actual. El Sal 82,6, al 

llamar a los hombres “dioses”, no hace sino confirmar esta verdad, porque la vocación del hombre 

no es permanecer cerrado en la finitud, sino vivir en un dinamismo de apertura a la plenitud divina. 

En consecuencia, la divinización, en este sentido, no es algo añadido extrínseco al hombre, sino la 

realización de lo que ya está inscrito en su ser como imagen y semejanza de Dios. El CIC retomaría 

explícitamente la tradición patrística al afirmar que el Hijo de Dios se hizo hombre para hacernos 

Dios224. Hace falta decir que encontramos esta afirmación en Atanasio de Alejandría225 que 

tendremos la oportunidad de desarrollar más adelante. 

Antes de terminar con este punto, conviene enfatizar que la afirmación del Sal 82,6 también 

plantea una crítica a cualquier concepción reductiva del hombre. De hecho, en la modernidad, con 

frecuencia se ha visto al ser humano como un ente meramente finito, cerrado en sus límites 

biológicos y sociales. Sin embargo, este versículo nos recuerda que la verdad del hombre no puede 

ser reducida a lo material. Su vocación de ser “hijo del Altísimo” significa que está 

ontológicamente abierto a lo eterno. Y desde esta perspectiva, el concepto de infinitud creada actual 

                                                           
222 Karl Rahner, Traité fondamental de la foi, 46. 
223 San Agustín, Confesiones, I,1. 
224 CIC, n°460. 
225 Atanasio de Alejandría, La Encarnación del Verbo, VIII,54. 



El hombre, infinito creado actual llamado a la divinización 

102 
 

nos resulta fundamental, pues, no dejaremos de decirlo, el hombre, aunque creado, está constituido 

como un ser infinito creado actual en acto, en cuanto su existencia está siempre referida a Dios y 

siempre abierta a participar de Él. Por tanto, la infinitud creada no sería una contradicción, sino la 

mejor expresión de la tensión constitutiva del ser humano, o sea, finito en su ser propio, pero 

infinito en su apertura a lo divino. 

Obviamente, hay, en el AT, otros pasajes que iluminan esta misma verdad. Por ejemplo, el 

libro de la Sab 2,23 declara: “Porque Dios creó al hombre para la incorruptibilidad (o inmortalidad), 

le hizo a imagen de su misma naturaleza”. Y podemos decir que este texto es paralelo al Sal 82,6 

y refuerza la idea de que la inmortalidad y la comunión con Dios son parte constitutiva de la 

vocación del hombre. También, Dn 12,3 promete: “Los sabios brillarán como el fulgor del 

firmamento, y los que enseñaron a muchos la justicia, como las estrellas por toda la eternidad”. A 

nuestro juicio, esta visión cósmica de la vocación humana revelaría que el destino del hombre 

consiste en participar de la gloria divina. Pues “transformado por la gracia, […] llega a ser 

semejante a Dios, porque las virtualidades de la naturaleza divina son asequibles para quien ha sido 

creado a imagen de la divinidad”226. 

Cuando volvemos a considerar el contexto del Sal 82, su impacto es enorme en el ámbito 

de la ética y de la espiritualidad. En efecto, si el hombre es realmente hijo del Altísimo e infinito 

creado actual, entonces toda su vida estaría llamada a reflejar esta condición. Para ser más concreto, 

la justicia, la misericordia, la búsqueda de la verdad ya no son simples exigencias morales, sino 

expresiones de su divinidad participada. Una comprensión que nos permite decir que el Sal 82 no 

solo ilumina la ontología del hombre, sino también su misión en el mundo. Pues, ser “dioses” 

significa vivir como reflejo del Dios justo y misericordioso, siendo imagen de su gloria en medio 

de la historia. Esta concepción estaría defendida por el Vaticano II en Lumen Gentium, que afirma 

que “en la Iglesia, todos, lo mismo quienes pertenecen a la Jerarquía que los apacentados por ella, 

están llamados a la santidad”227. La santidad que se entendería aquí como divinización. Es la 

realización plena de la infinitud creada en el infinito creado actual que es el hombre. 

                                                           
226 Urbano, 145. 
227 Concilio Vaticano II. Constitución dogmática Lumen Gentium sobre la Iglesia. 1964, n°39. DOI: 

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-

gentium_sp.html 



Capítulo 3. La divinización como relación teológica entre el infinito absoluto y el infinito creado 
actual 

103 
 

A modo de conclusión de este punto, diríamos que el Sal 82,6 revela en el corazón del AT 

la verdad fundamental de la divinización del hombre. Dado que, al llamar a los hombres “dioses” 

e “hijos del Altísimo”, el salmista proclama implícitamente que el hombre no puede reducirse a su 

finitud biológica y mortal, sino que ha sido creado como un infinito actual, abierto y ordenado a la 

participación en la vida de Dios. Esta comprensión encuentra resonancias en otros pasajes bíblicos 

y en la tradición patrística, y habría sido confirmada implícitamente, desde nuestra interpretación 

por el Magisterio en el Concilio Vaticano II. El hombre, en su ser más profundo, es imagen de Dios 

y está llamado a la semejanza, es decir, a la divinización. Y desde nuestro análisis, la infinitud 

creada actual sería la categoría que mejor expresaría esta tensión constitutiva. Es decir, ser criatura 

finita, pero estructurada hacia el Infinito, abierta a una plenitud que solo puede venir de Dios. En 

consecuencia, estimamos que, el Sal 82,6 se convierte en un pilar fundamental de la antropología 

teológica, recordándonos que la vocación última del hombre es participar de la vida divina, ser 

transformado por la gracia y llegar a ser, verdaderamente, ‘dios por participación’228. 

Ahora nos toca ver el fundamento bíblico del infinito creado actual o el hombre en el NT. 

Partiremos de 2 Pe 1,3-4. 

2.2. Lo infinito creado actual o el hombre en el NT: 2 Pe 1,3-4229 

De entrada, nos parece bien indicar que el pasaje bíblico de 2 Pe 1,3-4 es uno de los pasajes 

más relevantes y explícitos del NT en relación con la doctrina de la divinización. De hecho, en el 

pasaje, encontramos la expresión más clara de lo que los Padres de la Iglesia desarrollaron como 

theosis, la participación del hombre en la vida divina. Cuando consideramos de manera general el 

pasaje, nos queda claro que, a través de estas palabras, el apóstol nos señala que el destino del 

hombre, redimido en Cristo y renovado por el Espíritu Santo, no es solamente la justificación ni 

                                                           
228 Schönborn, 38. 
229 “Su divino poder nos ha concedido todo cuanto necesitamos para la vida y la piedad, mediante el conocimiento de 

aquel que nos ha llamado por su propia gloria y virtud. Por ellas nos ha otorgado las preciosas y sublimes promesas, 

para que por ellas lleguéis a ser partícipes de la naturaleza divina, huyendo de la corrupción que hay en el mundo a 

causa de la concupiscencia”. 2 Pe 1,3-4. “El ‘poder divino’ mencionado aquí se ha traducido en todos los dones 

espirituales presentes en nosotros gracias a una llamada que recibimos a alcanzar la ‘propia gloria y potencia’ de Dios, 

es decir, a ser elevados por encima del curso normal de la vida humana. […] El cumplimiento de la gracia es un asunto 

de grandes ‘promesas’, de manera que la existencia cristiana surge como una noción dinámica: el paso de un mundo 

corruptible a la esfera estable de la naturaleza divina. Tras estas nociones subyace la ‘huida del mundo’. El concepto 

de tal huida (fuga mundi) animó posteriores movimientos monásticos. El propósito de esta huida es compartir la 

naturaleza de Dios, llamada divinización en la ulterior teología patrística y en la tradición mística. Este versículo 

desempeñó un importante papel impulsor del desarrollo de ambas líneas de tradición”. Farmer, 1656-1657. 



El hombre, infinito creado actual llamado a la divinización 

104 
 

una perfección moral, sino más bien algo ontológicamente más radical que consiste en el hecho de 

llegar a participar de la misma naturaleza de Dios230. Una tal afirmación, leída a la luz de la 

categoría teológica del “infinito creado actual”, nos ofrece, a nuestro juicio, una clave decisiva para 

comprender cómo el hombre, siendo finito, es llamado y constituido en una apertura radical al 

Infinito, y cómo, en la economía de la salvación, una tal apertura se actualiza en la comunión con 

la vida divina. 

En primer lugar, el pasaje pone en relación la iniciativa divina y la respuesta humana. Todo 

parte del “divino poder” de Dios, que concede al hombre cuanto necesitamos para la vida y la 

piedad. Otra vez aquí, resalta claro que la infinitud del hombre no es autónoma, no surge de sí 

mismo, sino que es participación, don, gracia. Y cuando nos fijamos bien, el pasaje subraya la 

diferencia ontológica que existe entre Dios como infinito absoluto y el hombre como infinito creado 

actual. Por cierto, el hombre no se hace infinito por naturaleza, sino por participación en la infinitud 

de Dios. Es que, la clave se encuentra en la expresión “partícipes de la naturaleza divina”. 

Detengámonos sobre la palabra “participar”. Esta palabra desde nuestra investigación, indica, a 

nuestro juicio, que lo que el hombre recibe no es una ilusión simbólica ni una mera atribución 

moral, sino una real comunicación de vida, que no destruye la condición de criatura, pero que eleva 

al hombre a un nivel que supera su finitud. Como ya ha mostrado Schönborn se trata del 

“restablecimiento del hombre en su dignidad originaria”231. La infinitud creada actual se 

manifestaría aquí como la capacidad ontológica de ser asumido y transformado por la gracia para 

vivir en comunión con Dios. 

Además, creemos que el pasaje se coincidiría profundamente con lo afirmado en el Concilio 

Vaticano II. Por cierto, en Lumen Gentium, se enseña que el plan eterno del Padre es “elevar a los 

hombres a participar de la vida divina”232. Hace falta reconocer que los Padres del Concilio no han 

dudado en utilizar el mismo lenguaje de 2 Pe, subrayando que el fin último de la creación y de la 

historia es la divinización de la humanidad, basándose sobre la expresión “partícipes de la 

naturaleza divina”. Esta expresión, como veremos en el siguiente punto, ha sido objeto de un rico 

desarrollo en la patrística. Con el análisis del pasaje de Pedro, nos damos cuenta de un punto de 

convergencia con la categoría de infinito creado actual. Es que, el hombre no es infinito en sí, pero 

                                                           
230 Schönborn, 42. 
231 Schönborn, 42. 
232 Concilio Vaticano II, Lumen Gentium, n°2. 



Capítulo 3. La divinización como relación teológica entre el infinito absoluto y el infinito creado 
actual 

105 
 

en cuanto participa de lo divino, entra en un dinamismo que no tiene término, pues siempre puede 

recibir más de la plenitud de Dios sin agotarla jamás. 

El trasfondo antropológico de este pasaje, a nuestro juicio, es igualmente significativo. El 

hombre, marcado por la concupiscencia y la corrupción, es liberado y transformado por las 

promesas divinas. La infinitud creada actual no significa ausencia de limitaciones naturales, como 

hemos dicho en los puntos anteriores, sino capacidad de trascender la condición corrompida por el 

pecado para ser transfigurado en comunión con el Infinito Absoluto. La referencia explícita a huir 

de la corrupción del mundo muestra que la divinización no es un proceso automático ni mágico, 

sino que exige la respuesta libre del hombre, su cooperación con la gracia. Schönborn reforzaría 

esta comprensión nuestra cuando afirma que “la gracia nos eleva y nos conforma con Dios, ella 

nos concede la capacidad de una dicha infinita, la felicidad de Dios, para la que Él nos ha creado, 

a la que nunca cesaremos de tender, a no ser por cometer el error de una autodivinización”233 

Desde esta interpretación, se confirmaría lo que subrayaba Dei Verbum : “Dispuso Dios en su 

sabiduría revelarse a Sí mismo y dar a conocer el misterio de su voluntad, mediante el cual los 

hombres, por medio de Cristo, Verbo encarnado, tienen acceso al Padre en el Espíritu Santo y se 

hacen consortes de la naturaleza divina”234.  Por tanto, la Revelación no puede ser considerada 

como una mera comunicación de verdades, sino don de comunión en la vida divina. Y en este don, 

el hombre revela su identidad más profunda como infinito creado actual. 

En el NT, este pasaje encuentra eco en otros textos que confirman y amplían la misma idea. 

En el Evangelio de Jn 10,34-36, Jesús mismo cita el Sal 82,6: “dioses sois”; para defender su 

filiación divina y, al mismo tiempo, para recordar que una tal filiación no es ajena a la vocación 

del hombre. También, en Rom 8,29, san Pablo afirma que hemos sido predestinados a ser 

conformes a la imagen de su Hijo, para que él sea el primogénito entre muchos hermanos. Esta 

conformación con Cristo, que culmina en la glorificación, es otra manera de expresar la 

participación en la naturaleza divina. Asimismo, en 1 Cor 15,49, Pablo señala que, así como 

llevamos la imagen del hombre terreno, llevaremos también la imagen del hombre celestial. Como 

                                                           
233 Schönborn, 53. 
234 Concilio Vaticano II. Dei Verbum: Constitución dogmática sobre la divina revelación. 1965, n° 2. DOI: 

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651118_dei-

verbum_sp.html  

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651118_dei-verbum_sp.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651118_dei-verbum_sp.html


El hombre, infinito creado actual llamado a la divinización 

106 
 

podemos notar, todas estas expresiones confluyen en lo que 2 Pe 1,4 formula de manera clara: el 

hombre está llamado a ser partícipe de la vida misma de Dios. 

Sin embargo, un aspecto crítico que surge de este pasaje, desde nuestro juicio, es la 

tentación de reducir la divinización a una mera metáfora moral. La tradición de la Iglesia, centrada 

en este pasaje bíblico, ha insistido en su carácter ontológico, porque se trata de una verdadera 

participación en la vida divina. Conviene insistir en que esto no elimina la diferencia ontológica 

que hay entre Dios y la criatura, aunque transforma radicalmente la condición del hombre. Como 

afirmaba san Juan Pablo II en Redemptor Hominis el hombre, en Cristo, llega a ser en cierto modo 

de nuevo él mismo235. La divinización no aliena, sino que potencia la verdadera humanidad, porque 

el hombre solo se entiende en plenitud cuando participa de Dios. Así, la infinitud creada actual 

sería el modo más preciso de describir esta condición. Un ser que en sí mismo es finito, pero que 

en acto participa del Infinito, y que solo en esa participación encuentra su verdad y su plenitud. 

En conclusión, partiendo del NT, 2 Pe 1,3-4 constituiría, a nuestro parecer, un pilar 

fundamental de la antropología teológica cristiana. Pues, en él se proclama que el hombre, por la 

gracia de Dios en Cristo, es llamado a ser partícipe de la naturaleza divina. Un misterio que nos 

revela que el hombre es un infinito creado actual, no infinito en sí mismo, pero constituido de tal 

manera que puede participar realmente de la infinitud de Dios. El Magisterio de la Iglesia, desde 

los Padres hasta el Vaticano II, habría reafirmado esta verdad como el núcleo del plan divino que 

consiste a elevar al hombre a la comunión con Dios236. Y el pasaje 2 Pe 1,3-4, leído en continuidad 

con Gn 1,26-27 y el Sal 82,6, nos muestra con gran rigor que la vocación del hombre no es 

permanecer en la finitud, sino abrirse al Infinito, ser transformado por la gracia y llegar a ser dios 

por participación. En definitiva, la infinitud creada actual sería, por tanto, la clave para entender la 

divinización como destino último del hombre, un destino ya presente, en la historia por la gracia237, 

y que se cumplirá en la visión beatífica, cuando “Dios sea todo en todos” (1 Cor 15,28). 

Después de haber intentado presentar el fundamento bíblico del hecho de designar al 

hombre como un ser infinito creado actual en el ámbito teológico, y no considerarlo como un ser 

                                                           
235 Juan Pablo II. Redemptor Hominis: Encíclica sobre el Redentor del hombre. 1979, n°10-18. DOI: 

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_04031979_redemptor-

hominis.html 
236 Concilio Vaticano II, Lumen Gentium, n°2. 
237 Cordovilla, Teología de la salvación, 213. 



Capítulo 3. La divinización como relación teológica entre el infinito absoluto y el infinito creado 
actual 

107 
 

meramente finito, nos toca ahora, ampliar la relación que existe entre él y Dios, siguiendo con la 

categoría de divinización, basándonos en Ireneo de Lyon y Atanasio de Alejandría. No perdamos 

de vista que lo que nos importa en este capítulo, es demostrar que si el hombre es capaz de Dios es 

porque es un ser infinito creado actual. En otras palabras, desde nuestra hipótesis, si puede llegar a 

participar de la divinidad de Dios, es porque sería un infinito creado actual. Y los datos bíblicos 

que hemos elegido, nos han ayudado a entender mejor el concepto. En efecto, el hombre no es un 

ser meramente finito. Si lo fuera no sería capaz de responder a su vocación ultima que consiste a 

participar de la naturaleza divina. Ahora, veamos cómo nos lo explican Ireneo de Lyon y Atanasio 

de Alejandría, y a través ellos, otros Padres. 

3. Divinización del infinito creado actual en Ireneo de Lyon y Atanasio de Alejandría 

3.1. La infinitud creada actual como capacidad de divinización en Ireneo de 

Lyon 

Antes de nada, desde nuestro de modo de ver, podríamos decir que la reflexión de san Ireneo 

de Lyon sobre la Encarnación del Verbo sería una de las expresiones más claras y profundas de la 

teología de la divinización.  Stefano Abbate partiendo de la reflexión de Ireneo pone de relieve que 

“la Encarnación es la señal que para la elevación del hombre fue necesario que el Hijo compartiese 

la misma carne de Adán. La visibilidad de la carne asumida por el Hijo fue necesaria para que la 

naturaleza humana pudiese asociarse a la redención”238. En efecto, una tal comprensión del misterio 

de la Encarnación nos resultaría fundamental para la comprensión del concepto infinito creado 

actual. 

El pasaje que elegimos constituiría, desde nuestra interpretación una síntesis patrística del 

misterio cristiano en el que se pone en juego la dignidad y el destino último del ser humano. 

Conviene indicar que nuestro objetivo en esta parte de la investigación consistiría en mostrar cómo 

la visión de Ireneo podría iluminar la vocación del hombre a participar de la vida divina. También, 

cómo ello se entendería mejor a partir de la categoría de infinitud creada actual. 

“En cambio los que dicen que Él no era más que un puro hombre, engendrado de José, continuando 

en la servidumbre de la desobediencia antigua, mueren, no habiendo sido todavía mezclados con el 

Verbo de Dios Padre, y no habiendo tampoco tenido parte en la libertad que nos viene por medio 

                                                           
238 Stefano Abbate. “La salvación en la gnosis: exposición y refutación a partir de Ireneo de Lyon”. Espíritu n° 165 

(2023): 12-36, 28. 



El hombre, infinito creado actual llamado a la divinización 

108 
 

del Hijo, tal como nos lo dice Él mismo. ‘Si el Hijo os libera, seréis de veras libres’. Desconociendo 

en efecto a aquel Emmanuel nacido de la Virgen, quedan privados de su don, que es la vida eterna; 

y no habiendo recibido al Verbo de la incorruptibilidad continúan en carne mortal; y son deudores 

de la muerte, por no haber recibido el antídoto de la vida. A los que el Verbo, explicando el don de 

su gracia, dice: ‘Yo he dicho: Vosotros seréis dioses e hijos del Altísimo todos; mas como hombres 

moriréis’. Él sin ningún género de duda dirige estas palabras a los que rehúsan recibir el don de la 

adopción filial, menosprecian el nacimiento sin mancha, que fue la Encarnación del Verbo de Dios, 

privan al hombre de su ascensión a Dios y se muestran desagradecidos al Verbo de Dios que se 

encarnó por ellos. Porque ésta es la razón por la que el Verbo de Dios se hizo hombre, y el Hijo de 

Dios Hijo del hombre; para que el hombre, mezclándose con el Verbo de Dios y recibiendo así la 

adopción filial, se haga hijo de Dios. Nosotros en efecto no podíamos participar de la 

incorruptibilidad e inmortalidad, sino uniéndonos a la incorruptibilidad e inmortalidad. Mas ¿cómo 

podíamos unirnos a la incorruptibilidad e inmortalidad si primero la incorruptibilidad e inmortalidad 

no se hubiera transformado en lo que somos nosotros, a fin de que lo corruptible fuera absorbido 

por la incorrupción, y lo que era mortal por la inmortalidad, para que recibiéramos nosotros la 

adopción filial?”239 

Ireneo parte de un punto crucial. En efecto, querer rechazar la encarnación verdadera del Verbo es 

rechazar también la posibilidad de la salvación y la vida eterna. O sea, quienes reducen a Cristo a 

un mero hombre engendrado de José, permanecen, dice él, en la esclavitud del pecado, privados de 

la libertad que solo el Hijo concede (cf. Jn 8,36). Una tal afirmación lleva en su seno un peso 

decisivo, pues liga la identidad de Cristo con la transformación del hombre240 o del infinito creado 

actual. Este análisis corrobora los estudios de Urbano para quien en Ireneo  

“la divinización es, en resumidas cuentas, la progresiva participación en la incorruptibilidad divina. 

Es el fruto de la recapitulación abierta por el verbo encarnado y que ha de culminarse con la 

resurrección de los cuerpos, el momento en que gozaran plenamente de la incorruptibilidad y de la 

inmortalidad divinas, de la plena divinización. El hombre puede de nuevo llegar a participar de 

Dios, a deificarse, porque el Hijo de Dios se ha hecho hombre en Cristo, que es como la 

personificación de la Gracia”241. 

Si Cristo no es más que un hombre, no hay redención; si no es el Verbo encarnado, no hay 

divinización posible. Desde esta hermenéutica, podría resultarnos clara la idea de que el hombre 

no sería un ser meramente finito. Pues su salvación no puede consistir simplemente en prolongar 

indefinidamente su condición actual, sino en ser elevado a una participación en lo divino. Y esta 

apertura radical a Dios, esta capacidad de recibir lo infinito, constituiría lo que denominaríamos 

infinitud creada actual. Esta vocación del infinito creado actual se explicitaría aún más cuando 

                                                           
239 San Ireneo. Contra las herejías. Libro III. Traducción de Jesús Garitaonandia Churruca. Sevilla: Apostolado 

Mariano, 1994-1999, III, 19,1. 
240 Pedro Castelao, “La criatura, la libertad y la infinitud”, 158-161. 
241 Urbano, 41. 



Capítulo 3. La divinización como relación teológica entre el infinito absoluto y el infinito creado 
actual 

109 
 

Urbano nos cita una declaración fundamental de Clemente de Alejandría; “el Verbo de Dios se 

hizo carne a fin de que tú entiendas de un hombre cómo puedes devenir Dios”242. 

En el pasaje considerado, Ireneo recoge también la cita del Sal 82,6 que hemos 

profundizado en los puntos anteriores. El uso que hace Ireneo de este versículo pone de relieve la 

tensión constitutiva del ser humano. Por un lado, es mortal, corruptible, marcado por la caducidad 

de la carne. Por otro, lleva inscrita una vocación divina, un llamado a ser hijo de Dios. Y lo decisivo 

en la compresión de Ireneo es que esta tensión se resuelve en Cristo quien, al asumir la condición 

humana, abre la posibilidad de que lo corruptible sea absorbido por lo incorruptible. Recordemos 

la afirmación paulina en 1 Cor 15,54: “La muerte ha sido absorbida en la victoria”. En nuestro 

punto de vista, esta afirmación resuena aquí como un trasfondo. Es decir, el hombre, en cuanto 

creado a imagen de Dios (Gn 1,26-27), está ontológicamente constituido para esa victoria, para la 

inmortalidad. Esta interpretación concordaría con la de Clemente de Alejandría cuando estima en 

un cierto sentido que ser imagen de Dios sería el inicio teológico de la divinización del hombre243, 

o sea del infinito creado actual. Por eso, podría hablarse del hombre como un ser infinito creado 

actual. Es decir, no infinito por sí mismo, sino por estar abierto constitutivamente al Infinito, por 

ser capaz de participar de la vida divina que le trasciende. Pues, como lo indicaría Clemente de 

Alejandría en su obra El pedagogo, la naturaleza del hombre siempre lleva el deseo de llegar a la 

divinización244. 

A continuación del análisis del pasaje cogido, vemos que la teología de la adopción filial 

ocupa en el pasaje un lugar central. En efecto, Ireneo afirma que la Encarnación se ha realizado 

precisamente para que el hombre pudiera recibir este don y convertirse en hijo de Dios. Conviene 

bien indicar que no es una metáfora piadosa, sino una realidad ontológica. El hombre, al unirse a 

Cristo, es introducido en la filiación divina. El Concilio Vaticano II retoma este núcleo de Ireneo 

en GS, cuando afirma que “Cristo nuestro Señor, Cristo, el nuevo Adán, en la misma revelación 

del misterio del Padre y de su amor, manifiesta plenamente el hombre al propio hombre y le 

                                                           
242 Urbano, 42. 
243 Clemente de Alejandría. Stromata IV-V. Martirio cristiano e investigación sobre Dios. Introducción, traducción y 

notas de Marcelo Merino Rodríguez. Madrid: Ciudad Nueva, 2003, V, 3. 
244 Clemente de Alejandría. El pedagogo. Introducción por Ángel Castiñeira Fernández. Traducción y notas por Joan 

Sariol Díaz. Madrid: Gredos, 1988. III, 101. 



El hombre, infinito creado actual llamado a la divinización 

110 
 

descubre la sublimidad de su vocación” 245. Esta vocación sería precisamente la divinización 

entendida no como anulación de la criatura, sino como participación real en la vida de Dios. Si el 

hombre fuera solo un ser finito, cerrado sobre sí mismo, esta vocación sería imposible. Pero el 

hecho de haber sido creado a imagen de Dios lo constituye desde el inicio como un ser abierto a lo 

infinito, como infinito creado actual. 

 Sin embargo, hace falta pararnos un momento para decir algo en cuanto a la siguiente 

declaración de Ireneo: para que el hombre, mezclándose con el Verbo de Dios y recibiendo así la 

adopción filial, se haga hijo de Dios. Esta declaración, desde nuestro entendimiento, nos conduce 

a una clave central de la teología cristiana que es el admirable intercambio entre Dios y el 

hombre246. Este principio, que se ha hecho clásico en la tradición patrística y medieval, presupone 

que hay en el hombre una capacidad radical de comunión con Dios. Aquí convendría recordar la 

observación de Urbano según la cual “la enseñanza sobre la recapitulación del hombre por la obra 

de Cristo constituye […] el horizonte soteriológico que enmarca la doctrina del admirable 

intercambio y, por ende, de la divinización del hombre”247. En otras palabras, en su comprensión, 

la recapitulación del hombre en Cristo es la base de toda la salvación. Desde este enfoque se 

entiende el admirable intercambio, donde Cristo asume lo humano y el hombre participa de lo 

divino. Así, la divinización del hombre sería en cierta forma el resultado de esa unión 

transformadora entre Dios y la humanidad en Cristo. 

San Atanasio de Alejandría, en su célebre afirmación, lo sintetizó: “Dios se hizo hombre 

para que el hombre se hiciera Dios”248. Para nosotros, es Ireneo el que había abierto este camino, 

cuando indicó que lo corruptible puede alcanzar la incorruptibilidad si el mismo Verbo 

incorruptible se hace corruptible por nosotros. En consecuencia, la Encarnación no es solo un 

remedio al pecado, sino la manifestación y realización de la vocación originaria del hombre. Y a 

partir de esta perspectiva, la infinitud creada actual significa que el hombre está ontológicamente 

capacitado para recibir a Dios. San Agustín lo expresó magistralmente en las Confesiones249. Esta 

inquietud, del corazón humano, como hemos descrito en los puntos anteriores, no es otra cosa que 

la marca de la infinitud creada, que no puede encontrar su descanso en nada finito. En la misma 

                                                           
245 Concilio Vaticano II, Gaudium et Spes, n°22. 
246 Cordovilla, Teología de la salvación, 309-346. 
247 Urbano, 41. 
248 Atanasio de Alejandría, La Encarnación del Verbo, VIII,54. 
249 San Agustín, Confesiones, I,1. 



Capítulo 3. La divinización como relación teológica entre el infinito absoluto y el infinito creado 
actual 

111 
 

línea, diríamos que Benedicto XVI considera en su encíclica Spe Salvi sobre la esperanza cristiana 

esta misma intuición según la cual, el hombre está hecho para una esperanza que va más allá de 

todo lo finito, y por ello necesita de Dios para no quedar sin horizonte. 

“Podemos solamente tratar de salir con nuestro pensamiento de la temporalidad a la que estamos 

sujetos y augurar de algún modo que la eternidad no sea un continuo sucederse de días del 

calendario, sino como el momento pleno de satisfacción, en el cual la totalidad nos abraza y nosotros 

abrazamos la totalidad. Sería el momento del sumergirse en el océano del amor infinito, en el cual 

el tiempo –el antes y el después– ya no existe. Podemos únicamente tratar de pensar que este 

momento es la vida en sentido pleno, sumergirse siempre de nuevo en la inmensidad del ser, a la 

vez que estamos desbordados simplemente por la alegría. En el Evangelio de Juan, Jesús lo expresa 

así: ‘Volveré a veros y se alegrará vuestro corazón y nadie os quitará vuestra alegría’ (16,22). 

Tenemos que pensar en esta línea si queremos entender el objetivo de la esperanza cristiana, qué es 

lo que esperamos de la fe, de nuestro ser con Cristo”250. 

A continuación, podríamos observar que Ireneo combate una visión reductiva del hombre. 

Según él, quien niega la encarnación, niega al mismo tiempo la divinización, porque priva al 

hombre de su ascensión hacia Dios. Y, el hombre está llamado a una ascensión, a un movimiento 

de superación de su finitud hacia lo divino. Pero este movimiento no es posible sin la 

condescendencia de Dios que se hace hombre. Lo que significaría que cuando partimos de su 

comprensión o postura, la infinitud creada actual del hombre no sería una infinitud que se 

actualizaría automáticamente, sino que requeriría la unión con el Verbo encarnado. Desde nuestro 

punto de vista teológico, entendemos bien su argumento, porque permite evitar tanto el 

pelagianismo (que haría de la divinización un logro humano) como el quietismo. La Encarnación 

inaugura un dinamismo en el que el hombre, desde su apertura constitutiva al infinito, responde 

libremente a la gracia para llegar a ser hijo de Dios. 

Esta lectura encontraría apoyo en El Magisterio que insistió repetidamente en esta vocación 

divina del hombre. Juan Pablo II, en RH, afirmó que: “El hombre que quiere comprenderse hasta 

el fondo a sí mismo […] debe, con su inquietud, incertidumbre e incluso con su debilidad y 

pecaminosidad, con su vida y con su muerte, acercarse a Cristo. Debe, por decirlo así, entrar en Él 

con todo su ser, debe ‘apropiarse’ y asimilar toda la realidad de la Encarnación y de la Redención 

para encontrarse a sí mismo”251. A nuestro juicio, esta afirmación reflejaría en lenguaje 

                                                           
250 Benedicto XVI. Spe Salvi: Encíclica sobre la esperanza cristiana. 2007, n°12. DOI: 

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html 
251 Juan Pablo II, Redemptor Hominis, n°10. 



El hombre, infinito creado actual llamado a la divinización 

112 
 

contemporáneo la misma convicción de Ireneo, es decir, la identidad y el destino del hombre solo 

se revelan en Cristo, y consisten en participar de la vida divina. 

En suma, el comentario teológico de Ireneo muestra que el hombre, en cuanto creado a 

imagen de Dios y destinado a la filiación divina, sería infinito creado actual. La Encarnación del 

Verbo revela y realiza esta verdad, porque Dios se hace hombre para que el hombre pueda hacerse 

hijo de Dios, incorruptible e inmortal. Y negar esta dimensión viene a reducir al hombre a un ser 

meramente finito, incapaz de responder a su vocación última. Por ello, el testimonio patrístico, 

confirmado por la Escritura y el Magisterio, nos permite afirmar con seguridad que la divinización 

no es una posibilidad secundaria, sino la esencia misma de la vocación humana. Por tanto, el 

hombre no puede comprenderse a sí mismo sin esta apertura constitutiva al infinito, que encuentra 

su plenitud en Cristo, el Emmanuel. Se observaría en Malebranche una idea análoga en la siguiente 

declaración suya. 

“Aunque el hombre no hubiera pecado, no habría dejado de unirse una persona divina al universo, 

para santificarlo, para retirarlo de su estado profano, para hacerlo divino, para donarle una dignidad 

infinita, a fin de que Dios, que no puede actuar sino para su gloria, reciba una que responde 

perfectamente a su acción [...] Él se hace hombre [...] Es verdad que, al hacerse hombre, se une al 

mismo tiempo a las dos sustancias, espíritu y cuerpo, de las que se compone el universo, y que por 

esta unión santifica la naturaleza toda. Ésta es la razón por la que yo no creo que el pecado haya 

sido la única causa de la Encarnación del Hijo de Dios [...] El principal de los designios de Dios es 

ciertamente la Encarnación de su Hijo. […] Dios había creado al hombre justo y le había concedido 

todo lo que le era necesario para conservar la justicia. Pero realizar cualquier acción particular y 

extraordinaria para impedirle perecer hubiera sido para Dios desmentir su infinitud y mostrar 

demasiada complacencia respecto de una obra que no la merecía. Porque no es sino en Jesucristo 

donde Dios se complace en sus criaturas, donde él se complace en sí mismo entre todo lo que él ha 

hecho. Porque no es sino el Hombre-Dios el que diviniza su obra y el que hace surgir la relación 

entre la criatura y el Creador”252. 

En definitiva, podríamos decir que para Malebranche la Encarnación del Hijo de Dios no depende 

del pecado humano, sino que es el designio principal de Dios desde el principio. Dios se hace 

hombre para santificar y divinizar al hombre. En Jesucristo, Dios se complace plenamente, porque 

sólo en Él la criatura participa de la vida divina. La divinización del hombre como infinito creado 

actual surgiría, entonces, de esta unión eterna entre Dios y la humanidad, que revela la gloria y 

plenitud del Creador. 

                                                           
252 Malebranche. Œuvres complètes. Tome. XII-XIII. Entretiens sur la métaphysique et sur la religion - Entretiens 

sur la mort. Paris: Libraire Philosophique J. Vrin, 1965. 204-205. 



Capítulo 3. La divinización como relación teológica entre el infinito absoluto y el infinito creado 
actual 

113 
 

Veamos ahora como Atanasio de Alejandría desarrolló su doctrina de la divinización del 

infinito creado actual que es el hombre. 

3.2. La infinitud creada actual y la ‘theosis’ en Atanasio de Alejandría 

Antes de nada, conviene subrayar que para Atanasio de Alejandría, la finalidad de la 

Encarnación sería para que el hombre pueda llegar a la divinización; “por tanto, no se trata de que 

siendo hombre después haya llegado a ser Dios, sino que siendo Dios después ha llegado a ser 

hombre, sobre todo para divinizarnos a nosotros”253. Entonces, la relación que hay entre lo infinito 

creado actual y lo infinito divino se podría entender como una relación que lleva al infinito creado 

actual a divinizarse para llegar a lo divino. Partiremos de la siguiente cita de Atanasio para 

profundizar esta relación. 

“Como el que quiere ver a Dios, que es invisible por naturaleza y no puede en absoluto ser visto, lo 

conoce y lo comprende a partir de sus obras, así aquel cuyo espíritu no ve a Cristo, que lo conozca 

a partir de las obras de su cuerpo y que examine si son humanas o de Dios. Si son de un hombre, 

que se burle de ellas; pero sí reconoce que son de Dios, que no se ría de aquello de lo que no hay 

que burlarse, sino que, antes bien, considere con admiración que los misterios divinos se hayan 

manifestado a nosotros mediante realidad tan simple y que por la muerte la inmortalidad se haya 

extendido a todos y que la encarnación del Verbo nos haya hecho conocer la providencia universal 

y el Verbo mismo de Dios, que es su guía y creador. En efecto, se hace hombre para que lleguemos 

a ser Dios; se ha hecho visible en su cuerpo, para que nos hagamos una idea del Padre invisible; ha 

soportado los ultrajes de los hombres, a fin de que heredemos la incorruptibilidad”254. 

Sin duda, este pasaje de Atanasio de Alejandría se encuentra en el corazón de la tradición 

patrística que buscaba explicar la Encarnación del Verbo como el fundamento mismo de la 

divinización del hombre. Atanasio afirma con claridad la paradoja central del cristianismo. El Dios 

invisible e inaccesible por naturaleza se hace visible en la carne de Cristo para que, a través de la 

mediación de su humanidad, los hombres puedan ser elevados a la comunión con su divinidad. A 

nuestro parecer, este planteamiento se convierte en uno de los núcleos de la teología de la 

divinización (theosis), que, lejos de ser una metáfora, constituye una categoría real en la 

soteriología cristiana. La Paz Rojas iría en esta misma dirección cuando afirma que  

“El origen del género humano sirve a Atanasio para explicar la conveniencia de la Encamación. El 

hombre llega a existir por un acto de amor y bondad de Dios; sin embargo, libremente abandona a 

su creador experimentando en sí mismo el mal y la muerte. Por tanto, es privado de su ser ‘según la 

Imagen’. El logos encarnado viene a restaurar el carácter icónico del hombre. El asume el cuerpo 

                                                           
253 Atanasio de Alejandría. Contra los arrianos. Madrid: Ciudad Nueva, 2010, I,39. 
254 Atanasio de Alejandría, La Encarnación del Verbo, VIII,54. 



El hombre, infinito creado actual llamado a la divinización 

114 
 

humano no por debilidad de su naturaleza divina, lo hace en cuanto ama profundamente a los 

hombres conduciéndolos a la salvación. La encamación del Logos para el alejandrino comporta una 

renovación del universo creado y de la misma creatura humana ‘porque no se verá ninguna 

contradicción, si el Padre realiza la salvación de la creatura en aquel por quien él la había 

producido’. El Logos se encarna para vencer a la muerte y renovar al hombre. Cristo es camino 

decisivo y único para retomar al Padre”255. 

Lo que Atanasio señala es que lo que era imposible a la naturaleza humana, es decir participar en 

la incorruptibilidad e inmortalidad, se hace posible por la unión con el Verbo encarnado. Desde 

esta perspectiva, nos resultaría pertinente pensar su doctrina sobre la theosis bajo la clave que 

hemos venido desarrollando. O sea, la relación entre lo infinito absoluto (Dios) y lo infinito creado 

actual (el hombre), relación que en el cristianismo se explica, como participación en la vida divina 

por medio de Cristo. 

La primera observación fundamental que hacemos es que su reflexión nos establece una 

relación entre lo visible y lo invisible, entre lo finito y lo infinito. El Verbo de Dios, invisible por 

naturaleza, se da a conocer a través de las obras de la creación y, de modo definitivo, por la 

Encarnación. El hombre no accede a Dios mediante una abstracción filosófica, sino a través de un 

evento histórico-salvífico en el cual la infinita condescendencia divina asume la finitud humana. 

El hombre, creado como imagen de Dios (Gn 1,26-27), recibe en Cristo la posibilidad de ser llevado 

más allá de sus límites naturales, porque su ser ha sido pensado desde el inicio para la comunión 

con lo divino. Y en este sentido, la Encarnación nos mostraría que el hombre no es un mero ser 

finito, cerrado en los límites de la corrupción y de la muerte, sino una realidad abierta 

ontológicamente al Infinito. La Paz Rojas matizaría esta reflexión al señalar que “la vida nueva que 

brota del Señor para los creyentes se caracteriza por la paz y la amistad, por sus costumbres y 

conducta virtuosa llegando a ser una vida según el estilo de su Maestro y Cristo”256 

Atanasio sintetiza su teología de la salvación en la conocida fórmula: “En efecto, se hace 

hombre para que lleguemos a ser Dios; se ha hecho visible en su cuerpo, para que nos hagamos 

una idea del Padre invisible; ha soportado los ultrajes de los hombres, a fin de que heredemos la 

incorruptibilidad”257. Como hemos visto, un tal hecho no significa que la criatura se confunda con 

el Creador, sino que el hombre participa realmente de la vida divina, haciéndose hijo adoptivo del 

                                                           
255 Pedro Fernando La Paz Rojas. “La divinización del hombre en Atanasio de Alejandría”. Teología y Vida, Vol. 

XXXII (1991): 175-183, 178. 
256 La Paz Rojas, “La divinización del hombre en Atanasio de Alejandría”, 179. 
257 Atanasio de Alejandría, La Encarnación del Verbo, VIII,54. 



Capítulo 3. La divinización como relación teológica entre el infinito absoluto y el infinito creado 
actual 

115 
 

Padre en el Hijo (Jn 1,12). A este nivel, se manifestaría la idea de que el hombre es un infinito 

creado actual por la mera razón que su infinitud no es autónoma ni absoluta, sino derivada y 

participada. Es decir, Dios no anula la finitud humana, sino que la abre a su propio misterio, la 

transfigura y la eleva para que pueda ser receptáculo de lo divino. Y, es precisamente en Cristo 

donde el infinito creado actual o el hombre descubre su verdadera vocación que consiste ser 

partícipe de la naturaleza divina (2 Pe 1,4). 

El análisis de Atanasio resalta un aspecto teológico decisivo. La divinización no se da por 

una operación puramente espiritual o intelectual, sino en la totalidad de la existencia humana. 

Expliquémonos más. La encarnación implica que el Verbo asume el cuerpo, lo visible y lo 

corruptible, para comunicar desde allí la incorruptibilidad y la inmortalidad. Esta lógica de la 

kénosis que encontramos en Flp 2,6-11 revela que la plenitud del hombre no consiste en escapar 

de su condición corpórea y finita, sino en dejarse transformar desde dentro por la unión con Dios. 

Y eso, una vez más radicaría en la fuerza de la categoría de lo infinito creado actual. El hombre no 

es un ser infinito en potencia solamente, sino una infinitud real en cuanto está estructuralmente 

capacitada para recibir la vida divina. La historia de la salvación nos hace confirmar esta vocación 

original. Y si consideramos este punto desde el magisterio reciente, la encíclica Lumen Fidei de 

Francisco ofrece una clave iluminadora al afirmar que la fe ilumina la totalidad de la existencia 

humana y abre al hombre a una vida que trasciende sus propios límites258. Mejor dicho, la fe en 

Cristo, el Verbo encarnado, es la que permite al hombre salir de la prisión de la finitud cerrada y 

abrirse al horizonte del Infinito. Y Mateo Seco defiende la tesis de que “la divinización del hombre 

tiene como centro nuestra unión con Cristo y, en consecuencia, es esencialmente referencia filial 

al Padre. En Cristo tiene lugar la divinización del hombre, incluida la incorruptibilidad que recibe 

en la resurrección de los cuerpos”259 

Otro aspecto analítico fundamental en el texto de Atanasio es su insistencia en el carácter 

ontológico de la divinización que ya hemos subrayado en los puntos anteriores en Ireneo de Lyon. 

No se trata únicamente de un cambio moral o de una imitación externa de Cristo, sino de una 

                                                           
258 Francisco. Lumen Fidei: Carta encíclica sobre la fe. 2013, n°4-5. DOI: 

https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20130629_enciclica-lumen-

fidei.html  
259 Lucas F. Mateo-Seco. “Salvación y divinización. La lección de los padres”. Scripta Theologica n°31 (1999/2): 

453-469, 457. 



El hombre, infinito creado actual llamado a la divinización 

116 
 

verdadera transformación del ser humano en su raíz más profunda. Al hablar de la “mezcla” del 

hombre con el Verbo (mezclar, verbo importante que encontramos también en Ireneo de Lyon), 

Atanasio subraya la unión real que acontece en la economía de la salvación. El hombre no se queda 

como espectador pasivo de la acción divina, sino que es incorporado activamente a la vida de Dios. 

Y justamente, esta visión concuerda con la enseñanza de DV260, donde se afirma que Dios se 

comunica a sí mismo al hombre para hacerlo partícipe de su vida. La autocomunicación divina, 

realizada en Cristo, es lo que, a nuestro juicio, fundaría la posibilidad de la infinitud creada actual 

en el hombre. 

Desde la perspectiva bíblica, el texto de Atanasio resuena con las palabras de san Pablo. “Y 

cuando este ser corruptible se haya vestido de incorruptibilidad y este ser mortal se haya vestido 

de inmortalidad, entonces se cumplirá la palabra que está escrita: La muerte ha sido devorada en la 

victoria” (1 Co 15,54). Atanasio no concibe la divinización como una mera promesa futura, sino 

como una realidad ya inaugurada en Cristo. La Encarnación, la muerte y la resurrección del Hijo 

introducen a la humanidad en un proceso de transformación que culminará en la plena comunión 

con el Infinito. Esta visión escatológica se entrelaza con la dimensión presente. Ya ahora, por la fe 

y los sacramentos, el hombre participa de la incorruptibilidad y la inmortalidad divinas. 

La propuesta de Atanasio nos evita dos extremos. Por un lado, el de reducir al hombre a 

una mera creatura finita y cerrada en sí misma, incapaz de cualquier apertura a Dios; y por otro, el 

de divinizar al hombre hasta el punto de disolverlo en lo divino. La categoría de lo infinito creado 

actual nos permitiría mantener el equilibrio. El hombre es verdaderamente criatura, pero una 

criatura llamada desde su origen a participar de la infinitud divina. De este modo, la teología 

atanasiana de la divinización confirma que la dignidad del hombre no se puede entender 

plenamente sin su referencia a Dios. 

En definitiva, desde nuestra postura, el comentario de Atanasio pone de relieve cómo la 

Encarnación del Verbo constituye la clave hermenéutica de la infinitud creada actual en el hombre. 

El Dios Infinito se hace visible y ‘finito’ para que el hombre, desde su finitud, pueda ser elevado a 

la comunión con el Infinito. La categoría de divinización se convierte, así, en el lenguaje adecuado 

para expresar esta relación. El hombre participa realmente de la vida divina, no como un ser 

meramente finito, sino como infinito creado actual, capaz de Dios. Esta perspectiva encontraría eco 

                                                           
260 Concilio Vaticano II, Dei Verbum, n°2. 



Capítulo 3. La divinización como relación teológica entre el infinito absoluto y el infinito creado 
actual 

117 
 

en la enseñanza constante del Magisterio que recuerda que la vocación última del hombre es “ser 

santo como Dios es Santo”261. Atanasio nos ofrece una visión profundamente teológica y 

antropológica. El hombre no solo es capaz de Dios, sino que, en Cristo, ya ha comenzado a ser 

divinizado. 

 

 

Conclusión. Lectura teológica de Gn 3,5 desde la categoría de divinización y de 

infinitud creada actual 

 

Gn 3,5, “Mas bien sabe Dios que el día en que comiereis de él, se os abrirán los ojos y seréis 

como dioses, conocedores del bien y del mal”, constituye uno de los puntos, diríamos más decisivos 

para comprender no solo la caída del hombre, sino también su vocación más profunda como ser 

creado a imagen y semejanza de Dios y destinado a la divinización en Cristo262. A nuestro juicio, 

la reinterpretación teológica de este versículo no puede limitarse a la narración mítica del pecado 

original. Debería ser abordada también desde la clave de la antropología cristiana, que reconoce en 

el hombre un ser abierto a lo infinito y, en particular en el contexto de nuestra investigación como 

un infinito creado actual. Este concepto, que hemos venido desarrollando a lo largo del presente 

capítulo, posibilita iluminar de manera más precisa la tensión entre la verdad de la vocación del 

hombre y la falsificación diabólica que se expresa en la tentación de ‘seréis como dioses’263. La 

propuesta de la serpiente no inventa de la nada un deseo imposible, sino que corrompe y desvía 

una aspiración inscrita en la naturaleza misma del hombre. O sea, ser como Dios, pero no a partir 

de sí mismo y en oposición a Dios, sino por participación en la vida divina ofrecida gratuitamente 

en Cristo264. 

El Concilio Vaticano II, en su Constitución pastoral GS, recuerda que “la criatura sin el 

Creador desaparece”265, subrayando que toda autonomía o libertad humana que pretendería 

                                                           
261 Concilio Vaticano II, Lumen Gentium, n°, 40. 
262 Pablo Argárate. Portadores del fuego. La divinización en los Padres Griegos. Bilbao: Desclée de Brouwer, 1998, 

17-19. 
263 Schönborn, 49. 
264 Schönborn, 52-53. 
265 Concilio Vaticano II, Gaudium et Spes, n°36. 



El hombre, infinito creado actual llamado a la divinización 

118 
 

independizarse de Dios se destruye a sí misma. Y desde este sentido, Gn 3,5 ilustraría bien el drama 

de una libertad que, en lugar de recibir como don la semejanza divina, pretende alcanzarla como 

conquista autosuficiente. En consecuencia, se pervierte la verdad del hombre como capax Dei, es 

decir, como ser abierto al Infinito y capaz de Dios, precisamente porque es un infinito creado actual, 

cuya infinitud no es absoluta, sino participada. San Agustín expresó magistralmente esta paradoja 

en su célebre frase: “nos criaste para vos, y nuestro corazón anda siempre desasosegado hasta que 

se quiete y descanse en vos”266. Ya hemos subrayado en los puntos anteriores que la inquietud del 

corazón humano es signo de esta infinitud creada; el hombre no se sacia con lo finito porque su 

estructura ontológica está hecha para participar de la vida divina. 

Ahora bien, el engaño de la serpiente radicaría en presentar como fruto de la transgresión 

lo que en realidad es un don de la gracia267. El hombre está llamado a “ser como Dios”, pero no 

por un acto de autoafirmación soberbia, sino en Cristo, “imagen del Dios invisible” (Col 1,15), en 

quien somos conformados a la semejanza divina. En este sentido, san Ireneo de Lyon había ya 

advertido que el hombre no podía alcanzar la incorruptibilidad sino en la unión con el Verbo 

encarnado, y que la divinización no consistía en una usurpación, sino en una adopción filial, pues 

el Verbo se hizo hombre para que el hombre llegara a ser hijo de Dios268. La tentación del Gn 

representa, entonces, la caricatura diabólica de esta verdad, la ilusión de un infinito autosuficiente 

que termina en la muerte. 

A continuación, el texto afirma: “se os abrirán los ojos y seréis como dioses, conocedores 

del bien y del mal”. Conviene pararnos sobre la expresión “abrirse los ojos”. Desde nuestra 

interpretación, podría evocar la aspiración humana a la plenitud del conocimiento. Aquí podríamos 

plantear la cuestión del hombre como infinito creado actual. Expliquemos. En cuanto dotado de 

razón y de espíritu, el ser humano es capaz de conocer indefinidamente, siempre en apertura hacia 

lo infinito, pero nunca agotando la infinitud divina. Hace falta indicar que el problema no es el 

deseo de conocer, sino el modo o la manera de alcanzarlo. Es decir, como don en comunión con 

Dios o como conquista autónoma que pretendería decidir por sí misma lo que sería bien y lo que 

sería mal. Este segundo camino es precisamente lo que el Magisterio ha denunciado como raíz de 

toda secularización radical. Por ejemplo, en la encíclica Veritatis Splendor, san Juan Pablo II 

                                                           
266 San Agustín, Confesiones, I,1. 
267 Cordovilla, 251-257. 
268 San Ireneo, Contra las herejías. III,19,1. 



Capítulo 3. La divinización como relación teológica entre el infinito absoluto y el infinito creado 
actual 

119 
 

recuerda en una cierta forma que el hombre, al pretender ser como Dios, se rebela contra la verdad 

de su dependencia y se cierra al don de la gracia. 

“La Revelación enseña que el poder de decidir sobre el bien y el mal no pertenece al hombre, sino 

sólo a Dios. El hombre es ciertamente libre, desde el momento en que puede comprender y acoger 

los mandamientos de Dios. Y posee una libertad muy amplia, porque puede comer ‘de cualquier 

árbol del jardín’. Pero esta libertad no es ilimitada: el hombre debe detenerse ante el árbol de la 

ciencia del bien y del mal, por estar llamado a aceptar la ley moral que Dios le da. En realidad, la 

libertad del hombre encuentra su verdadera y plena realización en esta aceptación. Dios, el único 

que es Bueno, conoce perfectamente lo que es bueno para el hombre, y en virtud de su mismo amor 

se lo propone en los mandamientos. 

La ley de Dios, pues, no atenúa ni elimina la libertad del hombre, al contrario, la garantiza y 

promueve. Pero, en contraste con lo anterior, algunas tendencias culturales contemporáneas abogan 

por determinadas orientaciones éticas, que tienen como centro de su pensamiento un pretendido 

conflicto entre la libertad y la ley. Son las doctrinas que atribuyen a cada individuo o a los grupos 

sociales la facultad de decidir sobre el bien y el mal: la libertad humana podría ‘crear los valores’ y 

gozaría de una primacía sobre la verdad, hasta el punto de que la verdad misma sería considerada 

una creación de la libertad; la cual reivindicaría tal grado de autonomía moral que prácticamente 

significaría su soberanía absoluta”269. 

 

Podríamos deducir que Gn 3,5 ilustraría bien, desde nuestra interpretación, la tensión que 

existe entre la verdad y la mentira en torno a la vocación original del hombre. La verdad es que el 

hombre está hecho para ser como Dios, y esta semejanza encuentra su cumplimiento en la unión 

con Cristo, que nos hace partícipes de la naturaleza divina (2 Pe 1,4). La mentira es pensar que esta 

divinización pueda lograrse contra Dios, en la apropiación soberbia de un poder autónomo sobre 

el bien y el mal. Esta interpretación coincidiría con la de Schönborn que afirma que “la gracia nos 

eleva y nos conforma con Dios, ella nos concede la capacidad de una dicha infinita, la felicidad de 

Dios, para la que Él nos ha creado, a la que nunca cesaremos de tender, a no ser por cometer el 

error de una autodivinización”270.  

 El infinito creado actual que es el hombre quedaría desfigurado cuando se encierra en sí 

mismo y niega su condición participada, porque entonces deja de ser reflejo de lo infinito divino y 

se convierte en una parodia de la infinitud. Y, además, la teología de los Padres de la Iglesia vio 

con claridad que la serpiente propone una ‘divinización falsa’, mientras que Dios ofrece una 

                                                           
269 Juan Pablo II. Veritatis Splendor: Encíclica sobre algunas cuestiones fundamentales de la enseñanza moral de la 

Iglesia. 1993, n°35. DOI: https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-

ii_enc_06081993_veritatis-splendor.html 
270 Schönborn, 53. 



El hombre, infinito creado actual llamado a la divinización 

120 
 

‘divinización verdadera’. Por ejemplo, Atanasio de Alejandría lo ha expresado de forma clara; 

“Dios se hizo hombre para que el hombre se hiciera Dios”271. El problema no radica en la aspiración 

de “ser como Dios”, sino en el rechazo de los caminos de Dios para alcanzarla, caminos que pasan 

por la obediencia, la humildad y la unión con Cristo. Y justamente en este sentido, la serpiente 

representa la perversión del deseo infinito del hombre, porque en lugar de participar de Dios, 

pretende sustituirlo. 

En el plano teológico, la lectura de Gn 3,5 tiene importantes consecuencias. Primero, nos 

permite comprender que la vocación original del hombre no era simplemente natural, sino 

sobrenatural, es decir, abierta desde el principio a la comunión con Dios. El hombre no puede 

entenderse a sí mismo como ser meramente finito, porque toda su estructura ontológica apunta a 

una plenitud que sólo encuentra en Dios. Por tanto, Gn 3,5 no debe ser interpretado como si la 

serpiente inventara la idea de la divinización, sino como si deformara una verdad fundamental. En 

segundo lugar, este pasaje pone en evidencia la tensión escatológica que define la existencia 

humana. El hombre, como infinito creado actual, vive en una dinámica de apertura hacia un más 

allá que nunca se colma en lo finito. El pecado, a nuestro juicio, consistiría en absolutizar lo 

relativo, en reducir la infinitud del deseo humano a la inmanencia de un acto de poder. Por el 

contrario, la gracia abre nuevamente esta infinitud hacia Dios, que es su único término adecuado. 

Finalmente, Gn 3,5 nos invita a considerar que la verdadera libertad no consiste en definir 

autónomamente el bien y el mal, sino en acoger la verdad que nos libera. Jesús mismo lo expresa 

en Jn 8,36: “Si el Hijo os libera, seréis verdaderamente libres”. La promesa de la serpiente es una 

libertad ilusoria, que en realidad esclaviza; la promesa de Cristo es una libertad verdadera, que 

conduce a la vida eterna272. En este sentido, el hombre como infinito creado actual sólo se realiza 

en la comunión con el infinito divino, y no en la rebelión contra él. 

En definitiva, el versículo de Gn 3,5 es mucho más que el relato de una tentación antigua. 

Sería la clave para entender la vocación eterna del hombre, su condición de ser infinito creado 

actual y su llamado a la divinización en Cristo. La serpiente propone una divinización falsa, la 

autosuficiencia que termina en muerte. Dios ofrece la divinización verdadera, la participación filial 

en su naturaleza divina, que se realiza en Cristo273 y por el Espíritu. Reconocer esta diferencia es 

                                                           
271 Atanasio de Alejandría, La Encarnación del Verbo, VIII,54. 
272 Argárate, 101. 
273 Urbano, 47. 



Capítulo 3. La divinización como relación teológica entre el infinito absoluto y el infinito creado 
actual 

121 
 

esencial para recuperar la verdad del hombre y su vocación última. Es decir, ser como Dios no por 

usurpación sino por gracia; no en oposición sino en comunión; no en la mentira de una infinitud 

cerrada en sí misma, sino en la plenitud de la infinitud participada que nos hace, verdaderamente, 

hijos adoptivos del Padre en el Hijo274. 

 

                                                           
274 Bernard Sesboüé. Tout récapituler dans le Christ. Christologie et sotériologie d’Irénée de Lyon. Paris: Desclée, 

2000, 111-113. 



El hombre, infinito creado actual llamado a la divinización 

122 
 

CONCLUSIÓN GENERAL 

Al llegar al final de nuestra investigación, nos gustaría sacar en la presente conclusión 

general los puntos esenciales que han sido desarrollado a lo largo de la investigación. En nuestra 

investigación, hemos intentado mostrar cómo la categoría de la infinitud lejos de ser un mero 

concepto filosófico abstracto, podría constituir una clave teológica fundamental para comprender 

la relación entre Dios, el mundo y el ser humano. El punto de partida de nuestra reflexión lo hemos 

encontrado en las obras de Manuel Cabada Castro, especialmente en El Dios que da que pensar y 

en Recuperar la infinitud. Estas dos obras que hemos considerado complementarias entre sí, nos 

ofrecen un horizonte en el que la categoría de la infinitud adquiere un relieve sistemático. Es decir, 

no se trataría únicamente de pensar solo a Dios como ‘infinito’, sino de descubrir cómo el hombre 

mismo, en cuanto creado, participa de la infinitud en calidad de ‘infinito creado actual’. La 

expresión podría parecer extraña a primera vista, pero lleva una profunda verdad. El hombre, 

aunque finito en historicidad, ha sido creado con apertura ontológica hacia Dios, de tal modo que 

es capaz de participar de lo divino. Esta participación, que la tradición teológica denominaría 

divinización, constituye la vocación última del hombre y da sentido pleno a su existencia275. 

Para llegar a esta conclusión, hemos recorrido un camino complejo que ha integrado tanto 

aportes filosóficos como teológicos. De hecho, desde los presocráticos hasta los pensadores 

modernos y contemporáneos, pasando por unos Padres de la Iglesia, hemos constatado cómo la 

cuestión de la infinitud ha acompañado siempre el pensamiento humano. Cada época ha intentado 

ofrecer una perspectiva particular. Todas ellas han servido para perfilar con mayor claridad la 

diferencia radical entre el infinito absoluto (Dios) y toda realidad creada. Y al mismo tiempo la 

sorprendente posibilidad de que el hombre, como criatura, participe de esta infinitud divina. 

Anaximandro, con su noción del ápeiron, inauguró la intuición de que la realidad última no podía 

reducirse a lo finito, sino que debía tener un carácter ilimitado. Por el contrario, Aristóteles sitúa la 

infinitud en el plano de la potencia y no del acto.  Reserva el acto puro a un principio que no podría 

ser considerado infinito en el sentido cristiano. Agustín y Tomás de Aquino rechazan esta lectura 

aristotélica de la infinitud. En efecto, supieron introducir una novedad decisiva. La infinitud 

pertenece propiamente a Dios como plenitud de ser, pero el hombre, aunque finito en su 

historicidad, está ontológicamente abierto hacia esta Infinitud. 

                                                           
275 Mateo-Seco, 454. 



Conclusión General 

123 
 

La modernidad, con Descartes y Hegel, replanteó el problema desde nuevas perspectivas. 

Descartes, al reconocer la idea de infinito como innata y superior a la capacidad del pensamiento 

finito, señaló indirectamente hacia Dios como fundamento de esta idea. Hegel, por su parte, intentó 

superar la oposición entre finito e infinito mediante su dialéctica. Nos propone una unidad dinámica 

que, desde una perspectiva teológica, podría ser interpretada como prefiguración de la comunión 

entre Dios y el hombre. 

En la modernidad tardía y contemporánea, autores como Giordano Bruno, Jean Terrasson y Georg 

Cantor introdujeron nuevas dimensiones en el debate. Bruno, con su intuición de un universo 

infinito habitado por infinitas posibilidades, abrió la reflexión hacia una concepción cósmica de la 

infinitud. Terrasson, desde una perspectiva filosófica y casi teológica, habló ya de un ‘infinito 

creado’, anticipando de alguna manera nuestra categoría de ‘infinito creado actual’. Cantor, 

finalmente, con su teoría de los números transfinitos, ofreció un lenguaje matemático que él mismo 

interpretó teológicamente. La existencia de los transfinitos era para él una huella de la grandeza del 

Creador. En su propia confesión, el mundo finito no sería suficiente para expresar la gloria de Dios. 

Pues, era necesario que existieran también infinitudes creadas para reflejar más plenamente la 

infinitud divina. 

Este recorrido histórico-filosófico nos ha permitido mostrar cómo la reflexión sobre la 

infinitud ha evolucionado hasta preparar el terreno para la teología. Y aquí se situaría el aporte más 

profundo de Cabada. Recuperar la infinitud no como un tema abstracto, sino como categoría 

fundamental para pensar la relación Dios-hombre. En El Dios que da que pensar, Cabada nos 

recuerda que no es el hombre quien, por curiosidad, inicia el pensamiento sobre Dios. Es Dios 

mismo quien irrumpe en la conciencia humana y provoca la reflexión. Este planteamiento tiene un 

enorme valor teológico, porque muestra que el hombre es ya desde el inicio un ser interpelado por 

el Infinito. O sea, un ser ‘infinito creado actual que se expresaría claramente en Recuperar la 

infinitud. No se trata de que el hombre posea en sí la infinitud de manera autosuficiente, sino de 

que su propia constitución lo hace capaz de recibirla y participar de ella276. 

En nuestra investigación, hemos partido de la hipótesis de que la Escritura confirmaría este 

planteamiento en un cierto sentido. En Gn 1,26-27, el hombre es creado a imagen y semejanza de 

Dios. Esto significa que lleva en sí una apertura constitutiva hacia la infinitud. El Sal 82,6 recuerda 

que Dios mismo dice a los hombres: “Vosotros sois dioses e hijos del Altísimo”. Expresión que 

                                                           
276 Sesboüé, 86-87. 



El hombre, infinito creado actual llamado a la divinización 

124 
 

Ireneo y Atanasio interpretaron como anuncio de la divinización. En el NT, 2 Pe 1,3-4 habla 

explícitamente de la vocación del hombre a ser ‘partícipe de la naturaleza divina’. Si el hombre 

fuese meramente finito, tal vocación podría ser imposible277. 

La tradición patrística hizo de esta intuición el centro de su soteriología. Ireneo afirmó que 

“el Verbo de Dios se hizo hombre, y el Hijo de Dios Hijo del hombre; para que el hombre, 

mezclándose con el Verbo de Dios y recibiendo así la adopción filial, se haga hijo de Dios”278. 

Atanasio formuló la célebre expresión: “Dios se hizo hombre para que el hombre se hiciera 

Dios”279. Ambas afirmaciones encontrarían su sentido en la categoría que hemos desarrollado; el 

hombre, como infinito creado actual. Es que, como infinito creado actual está llamado a ser 

divinizado. Hace falta indicar que la gracia no destruye la naturaleza, sino que la eleva a su plenitud. 

En Cristo, el hombre encuentra la posibilidad real de participar de la infinitud divina, porque en Él 

lo infinito divino y lo infinito creado actual se unen sin confusión. Esta lectura encontraría apoyo 

en el Magisterio de la Iglesia. El Concilio Vaticano II afirma que “el misterio del hombre solo se 

esclarece en el misterio del Verbo encarnado”280. Allí se proclama que Cristo, nuevo Adán, revela 

plenamente el hombre al propio hombre y le descubre su altísima vocación. Este texto conciliar 

nos parece fundamental. La vocación del hombre es la divinización, y esto solo es posible porque 

el hombre es ya por creación un ser abierto a la infinitud. Sin embargo, LG subraya que el designio 

eterno de Dios es elevar a los hombres a la participación de la vida divina281. Juan Pablo II en su 

encíclica RH insiste en que “el hombre es el camino de la Iglesia”282 precisamente porque en Cristo 

se revela la grandeza de su vocación.  

De todo lo dicho podríamos sacar varias conclusiones teológicas. En primer lugar, la 

infinitud no es ‘solo’ un atributo de Dios, sino también una categoría que nos permite comprender 

la estructura ontológica del hombre. El hombre no es meramente finito. Es un infinito creado actual, 

llamado a participar del Infinito absoluto. En segundo lugar, esta participación no es una 

posibilidad abstracta, sino una realidad concreta que se realiza en Cristo. Él es la unión perfecta 

entre lo divino y lo humano, entre el Infinito absoluto y el infinito creado actual. En tercer lugar, 

la divinización no debe entenderse como una disolución del hombre en Dios, sino como una 

                                                           
277 Schönborn, 37. 
278 San Ireneo, III,19,1. 
279 Atanasio de Alejandría, La Encarnación del Verbo, VIII,54. 
280 Concilio Vaticano II, en Gaudium et Spes, n°22. 
281 Concilio Vaticano II, Lumen Gentium, n°2. 
282 Juan Pablo II, Redemptor Hominis, n°14. 



Conclusión General 

125 
 

comunión en la que la naturaleza humana alcanza su plenitud. En cuarto lugar, esta categoría de la 

infinitud ofrece un puente entre filosofía y teología. Pues, filosóficamente, nos permite pensar la 

apertura del hombre y del cosmos; teológicamente, nos revela la gracia como cumplimiento de esa 

apertura. 

Finalmente, nos conviene destacar la relevancia actual de nuestra reflexión. En un mundo 

marcado por el secularismo, el nihilismo y el reduccionismo materialista, recuperar la infinitud 

significaría recuperar la grandeza de la vocación humana. El hombre no es un ser cerrado en su 

finitud ni condenado al absurdo. Es un ser abierto al Infinito, capaz de Dios, llamado a participar 

de su vida divina. Esta convicción no solo ilumina la fe cristiana, sino que ofrece también un 

horizonte de esperanza para la cultura contemporánea. Como escribió el Vaticano II, “la esperanza 

escatológica no disminuye la importancia de las tareas temporales, sino que las confirma”283. 

Precisamente porque el hombre está llamado a la infinitud, su vida en el mundo adquiere una 

dignidad incomparable. 

En definitiva, la categoría de la infinitud tal como la hemos desarrollado a partir del 

pensamiento de Manuel Cabada Castro, constituiría una herramienta teológica fundamental. Nos 

permite comprender la relación entre Dios y el hombre, articular la vocación a la divinización y 

ofrecer una respuesta a los desafíos contemporáneos. La infinitud absoluta de Dios se comunica 

como don; el hombre, como infinito creado actual, la recibe y participa de ella. Este diálogo entre 

lo divino y lo humano no es un simple tema especulativo, sino el corazón mismo del Evangelio: 

“Dios se hizo hombre para que el hombre se hiciera Dios”284. Terminemos con este comentario de 

Urbano sobre la divinización en Escoto. 

“La deificación (o la divinización) es, […], el estadio final de nuestro ser en Cristo. Totus deificatus, 

el hombre completamente deificado, tendrá lugar con la resurrección de la carne, cuando se cumpla 

el designio total de la Voluntad divina. Mientras, en la historia, la deificación es siempre una 

realidad incoada sin más, donde sólo la Eucaristía representa un adelanto de la plena santidad. La 

resurrección de la carne es obra de la Gracia, particularmente del misterio del Verbo encarnado, al 

que se le añade la colaboración de la naturaleza, que también debe intervenir porque no se dan nunca 

por separado”285. 

 

                                                           
283 Concilio Vaticano II, Gaudium et Spes, n°21. 
284 Atanasio de Alejandría, La Encarnación del Verbo, VIII,54. 
285 Urbano, 139-140. 



El hombre, infinito creado actual llamado a la divinización 

126 
 

BIBLIOGRAFÍA COMPLETA POR ORDEN ALFABÉTICO 

 

- Abbate, Stefano. “La salvación en la gnosis: exposición y refutación a partir de Ireneo de 

Lyon”. Espíritu n° 165 (2023): 12-36. 

- Argárate, Pablo. Portadores del fuego. La divinización en los Padres Griegos. Bilbao: 

Desclée de Brouwer, 1998. 

- Aristóteles. Física. Introducción, traducción y notas de Guillermo R. De Echandía. 

Madrid: Gredos, 1995. 

- Aristóteles. Metafísica. Introducción, traducción y notas de Tomás Calvo Martínez. 

Madrid: Gredos, 1995. 

- Arzubialde, S.J, Santiago. “La experiencia trascendental de Dios en la obra de K. Rahner”. 

Estudios eclesiásticos, vol. 80, n°. 313 (2005): 291-314, 299-300.  

- Atanasio de Alejandría. Contra los arrianos. Madrid: Ciudad Nueva, 2010. 

- Atanasio de Alejandría. La Encarnación del Verbo. Madrid: Ciudad Nueva, 1989. 

- Balthasar, Hans Urs Von. Teodramática. Las personas del drama: el hombre en Cristo. 

Vol. III. Madrid: Encuentro, 1993. 

- Benedicto XVI. Spe Salvi: Encíclica sobre la esperanza cristiana. 2007, n°12. DOI: 

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-

xvi_enc_20071130_spe-salvi.html 

- Benítez, Pedro. “El temor horrorizante en san Agustín. Comentario a dos pasajes del libro 

VII de las Confesiones”. Tópicos, n°31 (2006): 9-33. 

- Biblia de Jerusalén. Bilbao: Desclée De Brouwer, 1998. 

- Bruni Nolani, Jordani. Opera latine conscripta. Stuttgart-Bad Cannstatt: Friedrich 

Frommann Verlag Gunther Holzboog, 1962. 

- Bruno, Giordano. Del infinito: el universo y los mundos. Traducción, introducción y notas 

de M. A. Granada. Madrid: Alianza, 2001. 



Bibliografía completa por orden alfabético  

127 
 

- Cabada Castro, Manuel. El Dios que da que pensar: acceso filosófico-antropológico a la 

divinidad. Madrid: Biblioteca de Autores Cristianos, 1999. 

- Cabada Castro, Manuel. L'être et Dieu chez Gustav Siewerth. Louvain-Paris: Peeters, 

1997. 

- Cabada Castro, Manuel. Querer o no querer vivir. El debate entre Schopenhauer, 

Feuerbach, Wagner y Nietzsche sobre el sentido de la existencia humana. Barcelona: Herder, 1994.  

- Cabada Castro, Manuel. Recuperar la infinitud: en torno al debate histórico-filosófico 

sobre la limitación o ilimitación de la realidad. Madrid: Universidad Pontificia Comillas, 2008. 

- Cabada Castro, Manuel. Scripta Minora: Filosofía, Antropología, Cultura I. Escritos 

juveniles (1958-1968). Madrid: Ubuntu, Asociación Interdisciplinar de Investigación Científica e 

Intervención Social, 2016. 

- Cabada Castro, Manuel. Scripta Minora: Filosofía, Antropología, Cultura II. Escritos 

filosóficos. Tomo 1. 1969-1993. Madrid: Ubuntu, Asociación Interdisciplinar de Investigación 

Científica e Intervención Social, 2017. 

- Cantor, Georg. Briefe. Edición de Herbert Meschkowski y Winfried Nilson. Berlin-

Heidelberg: Springer-Verl, 1991. 

- Cantor, Georg. Gesammelte Abhandlungen mathematischen und philosophischen Inhalts. 

Edición de Ernst Zermelo. Hildesheim: Georg Olms Verlagsbuchhandlung, 1966. 

- Castelao, Pedro. “La criatura, la libertad y la infinitud”. En Pensar el hombre. La teología 

ante los nuevos planteamientos antropológicos, dirigido por Jesús García Rojo, 151-170. 

Salamanca-Madrid: Servicio de Publicaciones, Universidad Pontificia de Salamanca, Boadilla del 

Monte, 2018. 

- Castelao, Pedro. Morfología del infinito. Un nuevo fundamento filosófico para la 

antropología teológica. Madrid: Universidad Pontificia Comillas, 2023. 

- Catecismo de la Iglesia Católica. 1992. DOI: Catecismo de la Iglesia Católica, Índice 

general 

https://www.vatican.va/archive/catechism_sp/index_sp.html
https://www.vatican.va/archive/catechism_sp/index_sp.html


El hombre, infinito creado actual llamado a la divinización 

128 
 

- Clemente de Alejandría. El pedagogo. Introducción por Ángel Castiñeira Fernández. 

Traducción y notas por Joan Sariol Díaz. Madrid: Gredos, 1988. 

- Clemente de Alejandría. Stromata IV-V. Martirio cristiano e investigación sobre Dios. 

Introducción, traducción y notas de Marcelo Merino Rodríguez. Madrid: Ciudad Nueva, 2003. 

- Concilio Vaticano I. Constitución dogmática Filius-Dei. Roma, 24 de abril 1878. DOI: 

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/i-vatican-council/documents/vat-

i_const_18700424_dei-filius_it.html 

- Concilio Vaticano II. Constitución dogmática Lumen Gentium sobre la Iglesia. 1964, 

n°39. DOI: https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-

ii_const_19641121_lumen-gentium_sp.html 

- Concilio Vaticano II. Constitución pastoral Gaudium et Spes sobre la Iglesia en el 

mundo actual. 1965. n°12. DOI: 

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-

ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html 

- Concilio Vaticano II. Dei Verbum: Constitución dogmática sobre la divina revelación. 

1965, n° 2. DOI: https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-

ii_const_19651118_dei-verbum_sp.html  

- Cordovilla Pérez, Ángel. Teología de la salvación. Salamanca: Sígueme, 2021. 

- De Libera, Alain. Eckhart, Suso, Tauler y la divinización del hombre. Palma de Mallorca: 

José J. de Olañeta, 1999. 

- Descartes. Œuvres. Correspondance. Tome V. Paris: Léopold Cerf, 1903. 

- Descartes. Œuvres. Meditationes de prima philosophia. Tome VII. Paris: Léopold Cerf, 

1904. 

- Farmer, William R. Comentario bíblico internacional. Comentario católico y ecuménico 

para el siglo XXI. Estella (Navarra): Editorial Verbo Divino, 1999, 

- Francisco. Lumen Fidei: Carta encíclica sobre la fe. 2013, n°4-5. DOI: 

https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-

francesco_20130629_enciclica-lumen-fidei.html  

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_sp.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_sp.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651118_dei-verbum_sp.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651118_dei-verbum_sp.html


Bibliografía completa por orden alfabético  

129 
 

- García Bacca, Juan David. Los presocráticos. México: Fondo de cultura económica, 1980. 

- Gesche, Adolphe. Dieu pour penser : L’homme. Tome 2. Paris: Cerf, 1993. 

- González Fernández, Antonio. “La infinitud óptima”. Devenires, n° 48 (julio-diciembre 

2023): 71-102. 

- Gregorio de Nisa. La gran catequesis. Introducción y notas de Mario Naldini. Traducción 

del griego de Argimiro Velasco, O.P. Madrid: Ciudad Nueva, 1990. 

- Grom, Bernhard. Religionspädagogische Psychologie des Kleinkind, Schul-und 

Jugendalter. Düsseldorf-Göttingen: Patmos Verlag / Vandenhoeck & Ruprecht, 2. Auflage, 1986. 

- Heidegger, Martin. Was ist das –die Philosophie? Pfullingen: Günther Neske, 1956. 

- Heimsoeth, Heinz. Los seis grandes temas de la metafísica occidental. Madrid: Revista 

de Occidente, 1959. 

- Heinrich Denzinger y Peter Hünermann. El Magisterio de la Iglesia. Enchiridion 

symbolorum, definitionum et declarationum de rebus fidei et morum. Barcelona: Herder, 1999. 

- Hermenegildo Delgado Reyes. “El infinito en Santo Tomás de Aquino”. En Seminario 

“Orotava” Historia de la Ciencia. Actas Año II.  De Arquímedes a Leibniz tras los pasos del 

infinito matemático, teológico, físico y cosmológico, dirigido por José Montesinos Sirera y Miguel 

Hernández González. 61-76. Canarias: Encuentros, 1995. 

- Herrera, Juan José. “Breve introducción al estudio de S. Tomás, Summa theologiae, I, q. 

3: De simplicitate Dei”. Studium. Filosofía y Teología, n°27 (2011): 85-116. 

- Hubeñak, Florencio. “Una relectura de la ciudad de Dios de san Agustín desde la historia”. 

Forum, n° 8 (2019): 73-92. 

- Juan Pablo II. Carta Encíclica Fides et Ratio. Roma: 1998. DOI: 

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-

ii_enc_14091998_fides-et-ratio.html 

- Juan Pablo II. Redemptor Hominis: Encíclica sobre el Redentor del hombre. 1979, n°10-

18. DOI: https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-

ii_enc_04031979_redemptor-hominis.html 



El hombre, infinito creado actual llamado a la divinización 

130 
 

- Juan Pablo II. Veritatis Splendor: Encíclica sobre algunas cuestiones fundamentales de 

la enseñanza moral de la Iglesia. 1993, n°35. DOI: https://www.vatican.va/content/john-paul-

ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_06081993_veritatis-splendor.html 

- Justino. Dialogo con el judío Trifón. Edición y traducción de D. Ruiz Bueno Madrid: 

Padres Apologetas griegos, 1979. 

- Kolnai, Aurele. La divinización y la suma esclavitud del hombre. Madrid: Ateneo, 1952. 

- La Paz Rojas, Pedro Fernando. “La divinización del hombre en Atanasio de Alejandría”. 

Teología y Vida, Vol. XXXII (1991): 175-183. 

- Larchet, Jean-Claude. La divinisation de l’homme selon saint Maxime le Confesseur. 

Paris: Cerf, 1996. 

- Malebranche. Œuvres complètes. Tome. XII-XIII. Entretiens sur la métaphysique et sur la 

religion - Entretiens sur la mort. Paris: Libraire Philosophique J. Vrin, 1965. 

- Manzana Martínez de Marañón, José. “Ateísmo contemporáneo y teísmo filosófico”. 

Scriptorium Victoriense, vol. 28, n°2-3 (1981): 246-293. 

- Mateo-Seco, Lucas F. “Salvación y divinización. La lección de los padres”. Scripta 

Theologica n°31 (1999/2): 453-469. 

- Mondolfo, Rodolfo. El infinito en el pensamiento de la antigüedad clásica. Buenos Aires: 

Imán, 1952. 

- Morales Guerrero, Julio Armando. “El infinito en Descartes y el propósito práctico de su 

filosofía”. Praxis Filosófica, n°42 (enero-junio 2016): 203-217. 

- Panikkar, Raimon. El silencio del Dios. Madrid: Guardiana de Publicaciones, 1970. 

- Paredes-Martín, María del Carmen. “El concepto de infinitud en el joven Hegel”. Studia 

Hegeliana, vol. I (2015): 123-138. 

- Pascal, Blaise. Oeuvres complètes. Paris: Seuil, 1963. 

- Pascal, Blaise. Pensamientos. Traducción de Xavier Zubiri. Madrid: Alianza, 1981. 

- Pró, Diego F. Temas y motivos del pensamiento griego. Buenos Aires: Amancay, 1971. 



Bibliografía completa por orden alfabético  

131 
 

- Rahner, Karl. Ecrits théologiques : Axes théologiques pour demain. Tome 11. Paris: 

Desclée de Brouwer-Mame, 1970. 

- Rahner, Karl. Schriften zur Theologie. Tomo V. Neuere Schriften. Einsiedeln-Zúrich: 

Benziger Verlag, 1964. 

- Rahner, Karl. Schriften zur Theologie. Tomo VI. Neuere Schriften. Einsiedeln-Zúrich: 

Benziger Verlag, 1965. 

- Rahner, Karl. Traité fondamental de la foi : introduction au concept du christianisme. 

Paris: Centurion , 1983. 

- Ramón Arana, José. “La idea de infinito en la filosofía de Descartes”. Ontology Studies, 

n°10 (2010): 131-142.  

- Roberts, Louis. Karl Rahner : sa pensé, son œuvre, sa méthode. Paris: Mame, 1969. 

- San Agustín. Confesiones. Barcelona: Planeta, 1993. 

- San Agustín. Obras completas XVI. La Ciudad de Dios. Madrid: Biblioteca Autores 

Cristianos, 2019. 

- San Ireneo. Contra las herejías. Libro III. Traducción de Jesús Garitaonandia Churruca. 

Sevilla: Apostolado Mariano, 1994-1999. 

- Santo Tomás de Aquino. Sobre la eternidad del mundo. Suma contra los gentiles. Suma 

teológica (selección). Traducción del latín, introducción y notas por Angel J. Cappeletti. Buenos 

Aires: Aguilar, 1981. 

- Santo Tomás de Aquino. Suma de Teología. Madrid: Biblioteca de Autores Cristianos, 

2001. 

  - Scheler, Max. Die Stellung des Menschen im Kosmos. München: Francke, 1976. 

- Schönborn, Cardenal Christoph. De la muerte a la vida. Peregrinación, Reencarnación, 

Divinización. Valencia: EDICEP, 2000. 

- Sellés Fernando, Juan. “Quién es el hombre”. Metafísica y Persona. Filosofía, 

conocimiento y vida. Año 2, n°4 (julio-diciembre 2010): 197-206. 



El hombre, infinito creado actual llamado a la divinización 

132 
 

- Sesboüé, Bernard. Tout récapituler dans le Christ. Christologie et sotériologie d’Irénée 

de Lyon. Paris: Desclée, 2000. 

- Soledad Ale, María. “La concepción agustiniana de mundo en Confesiones VII”. 

Humanitas. n°37 (Año XXIX): 161-176. 

- Stavropoulos, Christoforos. Partakers of Divine Nature. Minneapolis: Light and Life Pub, 

1976. 

- Terrasson, Jean. Traité de l’infini créé. Edition critique par Antonella Del Prete. Paris: 

Honoré Campion, 2007. 

- Tomás de Aquino. Comentario a la Física de Aristóteles. Traducción, estudio preliminar 

y notas de Celina A. Lértora Mendoza. Pamplona: Ediciones Universidad de Navarra, S.A. 2001. 

- Tomás de Aquino. Sobre la eternidad del mundo. Madrid: Encuentro, 2002. 

- Unamuno, Miguel de. Obras completas. Tomo XVI. Barcelona: Afrodisio Aguado, 1958. 

- Urbano López de Meneses, Pedro. Theosis. La doctrina de la divinización en las 

tradiciones cristianas. Pamplona: EUNSA, 2001. 

- Uríbarri, Gabino. Monarquía y Trinidad. Madrid: Universidad Pontificia Comillas-

Departamento de Publicaciones, 1996. 

- Voltaire-Rousseau. En torno al mal y la desdicha. Edición de Alicia Villar. Madrid: 

Alianza, 1995. 

- Waldegg, Guillermina, “El infinito en la obra aristotélica”, Educación Matemática, Vol. 

5, n°. 3, (diciembre 1993): 20-38. 


